
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (8): A
batalha da nossa
formação

Neste oitavo artigo refletimos
sobre algumas atitudes e
conselhos que nos preparam
melhor para ser semente fértil
no nosso lugar no mundo.

08/11/2021

Apesar do seu momento de
esplendor ser já coisa do passado,
Atenas continuava a ser uma
referência cultural nos tempos de S.



Paulo. Diz-nos S. Lucas dos seus
habitantes, mentes inquietas, que
«não passavam o tempo noutra coisa,
senão a dizer ou a escutar as últimas
novidades» (cf. At 17, 21). Deste
modo é surpreendente a sua recusa
cética ao anúncio da única novidade
que merece esse nome: a da morte e
ressurreição de Cristo, que nos salva
do pecado (cf. At 17, 32). S. Paulo
deve ter ficado profundamente
marcado por este fracasso no próprio
coração da cultura clássica. De facto,
isso levou-o a refletir
profundamente, guiado pelo Espírito
Santo, sobre o conteúdo da novidade
cristã: porque é que os atenienses
não tinham sido interpelados por
aquilo que tinha mudado a vida ao
apóstolo das gentes?

Velhas novidades e novidade
autêntica

Nas suas cartas aos cristãos de
Corinto, a quem se dirigiu



imediatamente após os atenienses,
recolhe-se o fruto desse processo de
pensamento. S. Paulo apresenta dois
grandes fundamentos para poder
acolher a sua mensagem: por um
lado, está o mistério da cruz de
Cristo, difícil de assimilar apenas
com a lógica humana (cf. 1 Cor 1,
20-25); por outro, estão também as
suas implicações concretas na vida
diária: a cruz comporta um novo
modo de estar no mundo (cf. 1 Cor 5,
7-8). Só a partir deste duplo
acolhimento de Jesus crucificado na
nossa existência se pode falar de
novidade em sentido próprio. «Se
alguém está em Cristo, é uma nova
criação. O que era antigo passou; eis
que surgiram coisas novas» (2 Cor 5,
17).

Com esta mesma novidade entronca
a luz que S. Josemaria recebeu no dia
2 de outubro de 1928: a sua visão dos
cristãos como «portadores da única
chama capaz de iluminar os



caminhos terrenos das almas, do
único fulgor no qual nunca poderá
haver escuridões, penumbras nem
sombras.»[1] A autêntica novidade
cristã, a nossa vida em Jesus,
permitia-lhe dar-se conta de que
algumas das chamadas novidades
que agitavam nesse momento a vida
da sociedade e da Igreja não eram na
realidade mais do que
«voltairianismos de cabeleira
empoada ou liberalismos
desacreditados do século XIX»[2].
Continuarão sempre a aparecer e a
desaparecer; sempre haverá, em
contraste com a mensagem cristã,
outras novidades que são apenas um
renascimento «dos erros que
aconteceram ao longo de séculos»[3],
ou seja, algo profundamente antigo.

Uma boa parte da nossa missão de
cristãos correntes consiste em levar a
autêntica novidade de Cristo a todos
os âmbitos da nossa vida, sem nos
deixarmos seduzir por aquilo que no



fundo não é mais do que aparência
de novo. Para isso é imprescindível
acolhê-la primeiro na nossa vida,
deixá-la crescer com paciência e
empenho, para que vá formando a
nossa mentalidade e as nossas
atitudes. Só assim contribuiremos
para que «muitos não permaneçam
em trevas, mas que andem por
sendas que levem até à vida
eterna»[4].

O mais importante é o semeador

Várias das parábolas de Jesus sobre o
Reino de Deus manifestam que a sua
presença entre nós é um dom
gratuito. Por exemplo, na parábola
do semeador (cf. Mt 13, 3), o ponto de
partida é a intervenção de alguém
que lança a semente. Sem essa ação
prévia é evidente que não pode
haver fruto. Por isso, estamos na
parte mais importante da narração;
que o terreno seja bom, médio ou



mau, também é importante, mas,
secundário.

A fé faz-nos descobrir que somos
filhos de Deus: herdeiros do mundo
(cf. Sl 2, 8), chamados a colaborar
com o nosso Pai para que toda a
criação chegue a ser o presente que
Ele sonhou para nós (cf. Rm 8, 20-23).
Animados pela mesma fé que
apoiava a missão dos primeiros
cristãos, procuramos descobrir como
todos os caminhos da terra podem
conduzir a Deus. Estamos
convencidos de que «o mundo não é
mau, porque saiu das mãos de Deus,
porque é criatura Sua, porque Javé
olhou para ele e viu que era bom»[5].

Sabendo-nos filhos e herdeiros – em
suma: apóstolos – convertemo-nos
nessa semente lançada aos quatro
ventos. Entusiasma-nos, sobretudo,
saber que Deus se empenha em
lançar uma e outra vez a semente
para enriquecer um mundo com



profundos desejos de frutificar.
Assim «podemos compreender toda a
maravilha da chamada divina. A mão
de Cristo colheu-nos num trigal: o
semeador aperta na sua mão
chagada o punhado de trigo; o
sangue de Cristo banha a semente,
empapa-a. Depois, o Senhor lança ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,
seja capaz de se multiplicar em
espigas de ouro»[6].

Trabalhar a terra, melhorar a
semente

No entanto, não basta lançar a
semente: é também necessário que
esta tenha a força e a inteligência
para criar raízes. Além disso, a terra
pode ser adubada; podemos
trabalhá-la e dispor dela da melhor
maneira (cf. Lc 13, 6-9).

Se queremos que o fruto seja tão
fecundo que, tal como já diz Jesus,
inclusive as aves do céu se venham



abrigar nos ramos da árvore na qual
se converterá aquele primeiro gesto
(cf. Mt 13, 31-32), parte essencial do
nosso modo de colaborar será
preparar, na medida das nossas
possibilidades, uma boa semente.
Para isso, precisamos em primeiro
lugar, de nos convencermos de que a
fé que queremos viver e partilhar
não é algo irracional nem arbitrário,
mas que tem uma relação íntima
com a verdade; necessitamos de ter a
experiência vital de que a fé não é
simplesmente «um sentimento bom,
que consola e afaga, mas permanece
sujeito às nossas mudanças de
ânimo, à variação dos tempos»[7]. O
Papa Francisco recordou-nos: «O
homem precisa de conhecimento,
precisa de verdade, porque sem ela
não se mantém de pé, não caminha.
Sem verdade, a fé não salva, não
torna seguros os nossos passos»[8].

A sede de verdade permite-nos
acolher a fé na nossa inteligência,



descobrir o seu carácter razoável. A
nossa inteligência abre-se assim a
horizontes muito mais amplos; a
realidade torna-se por sua vez mais
compreensível e profunda. É lógico
que assim seja: se o cristão quer ser
semeador da novidade de Cristo, não
pode renunciar a refletir sobre a sua
fé nem a relacioná-la com todos os
âmbitos da sua vida, incluindo o seu
trabalho profissional. Este exercício
de pensar as coisas à luz da fé que
não é simplesmente recorrer a umas
respostas prefabricadas, irá
converter-se pouco a pouco num
autêntico hábito bom, uma virtude:
talvez uma das mais importantes. Só
à luz desta inteligência da fé se
poderá detetar «a luz divina que
reverbera nas realidades mais
vulgares»[9].

Para que esta abertura à verdade
torne a nossa fé o mais fecunda
possível, é imprescindível a
humildade perante a realidade, a



docilidade ao Espírito Santo que nos
fala através dos sucessos quotidianos
e das pessoas que nos rodeiam (cf. Jo
14, 26); em conclusão, através da
história. Ainda que talvez possa
parecer que, no nosso empenho em
levar a luz de Cristo ao mundo, o
mais importante seria uma atitude
de segurança e de poder, na
realidade, a força só pode vir de
Deus. Neste sentido, «a humildade é
submissão criativa à força da
verdade e do amor. A humildade é
rejeição das aparências e da
superficialidade; é a expressão da
profundidade do espírito humano; é
condição da sua grandeza»[10].

A "batalha" de S. Josemaria

Compreende-se assim o esforço de S.
Josemaria para que, desde o
princípio, o Opus Dei proporcionasse
uma profunda formação filosófica e
teológica que incidisse por sua vez
no âmbito profissional de cada um.



Na sua procura por dar com a
maneira adequada de tornar isto
possível, falava de uma autêntica
"batalha"[11]. Esta linguagem bélica
reforça o carácter árduo da tarefa da
própria formação e, portanto, a
necessidade de se empenhar nela
sempre de acordo com as
circunstâncias pessoais de cada um.
S. Tomás de Aquino falava da virtude
da "estudiosidade", que implica «um
particular esforço na procura do
conhecimento das coisas»[12]; ou seja,
a atitude permanente de cultivar
uma sã curiosidade por conhecer a
fundo o nosso mundo e vencer os
obstáculos que nos impedem de levar
a cabo esse esforço. Em todo o caso, o
importante será não perder de vista
a grandeza do objetivo que nos serve
de impulso: fazer própria a
mensagem de Cristo para a poder
semear na realidade que nos rodeia.

A linguagem bélica permite também
considerar a importância da



estratégia. Como conseguir um
objetivo tão elevado quando nos falta
o tempo e a serenidade para
enfrentar com rigor as grandes
questões? Para alguns, a estratégia
pode consistir em aproveitar bem os
meios de formação em que já
participam, cultivando as disposições
necessárias para retirar delas mais
partido. Para outros, passará por
aplicar o conselho da literatura
clássica que utilizava S. Josemaria: 
non multa sed multum[13] – não se
empenhar em muitas coisas, mas sim
muito numa só ou em poucas –,
talvez pedindo conselho de um plano
de leituras adaptado e progressivo.
Outros, por seu lado, saberão
aproveitar, com a ordem necessária
em qualquer atividade intelectual, os
recursos ilimitados que a internet
hoje oferece. A imagem da luva que
se adapta à mão com a qual o
fundador do Opus Dei falava do
plano de vida, também serve para
nos alegrarmos com o nosso próprio



plano de formação, para crescermos
no conhecimento da nossa fé.

Dois conselhos para adquirir um
olhar abrangente

Se a luz da fé permite compreender o
mundo no seu sentido mais
profundo, o cristão deve ser
protagonista e nunca mero
espectador dos grandes debates
culturais e intelectuais presentes na
sociedade. Como nada do que é
humano lhe é estranho, cultiva um
carácter inquieto e saudavelmente
inconformista desde a sua juventude,
sem medo de «contribuir, com
iniciativa e espontaneidade, para
melhorar o mundo e a cultura do
nosso tempo, de modo que se abram
aos planos de Deus para a
humanidade»[14].

Para a realização desta tarefa, S.
Josemaria deixou-nos dois conselhos.
O primeiro refere-se a ter um olhar
abrangente, que não se contenta com



objetivos pequenos: «Para ti, que
desejas adquirir uma mentalidade
católica, universal, transcrevo
algumas características: amplidão de
horizontes e aprofundamento
enérgico do que é perenemente vivo
na ortodoxia católica; esforço reto e
são (frivolidade, nunca!) por renovar
as doutrinas típicas do pensamento
tradicional, na filosofia e na
interpretação da História; cuidadosa
atenção às orientações da ciência e
do pensamento contemporâneos; e
uma atitude positiva e aberta para
com a transformação atual das
estruturas sociais e das formas de
vida»[15].

Trata-se de um programa amplíssimo
sobre o qual valeria a pena deter-se
com calma. A «vontade» de
compreender que requer leitura e
estudo faz com que saibamos estar
inseridos numa tradição que nos
precede e que nos permite ver mais
além do presente: «somos como



anões aos ombros de gigantes.
Podemos ver mais e mais além do
que eles, não por alguma diferença
física pessoal, mas porque somos
elevados pela sua grande altura.»[16]

Com essa bagagem, podemos
enfrentar de modo positivo as novas
conquistas e interrogações do nosso
tempo e aprendemos a discernir com
espírito construtivo e com a ajuda de
outros aquilo que se pode considerar
como verdadeiro progresso. Deste
modo vamos formando uma visão
pessoal e fundamentada dos grandes
temas; vamos cultivando uma
verdadeira mentalidade universal, 
católica.

Perante este repto de abrir tudo o
que é humano aos planos de Deus,
Bento XVI atribuiu muita
importância às «minorias criativas»;
são normalmente elas «que
determinam o futuro». Por isso,
concretamente, «a Igreja católica
deve compreender-se como minoria



criativa que tem uma herança de
valores que não são algo do passado,
mas sim uma realidade muito viva e
atual. A Igreja deve atualizar, estar
presente no debate público, na nossa
luta por um autêntico conceito de
liberdade e de paz»[17].

Encontrar pessoas capazes de
sintonizar com esta paixão pela
formação e pela análise profunda de
toda a realidade e depois caminhar
com elas para juntos criarmos
iniciativas de todo o tipo é uma das
experiências mais fecundas da
vocação de cristãos no meio do
mundo. A história dos primeiros fiéis
da Obra é uma confirmação muito
próxima de nós desta fecundidade[18].
Nesta tarefa, cada pessoa deve situar-
se no grande terreno de jogo do
mundo, e encontrar, a partir das
circunstâncias que definem a sua
vida, o seu próprio modo de
colaborar.



O segundo conselho de S. Josemaria
refere-se ao uso do plural. A luz da fé
permite, quase sempre, encontrar
mais de uma solução, mais do que
um caminho. Atuações, modos de
pensar e soluções diversas podem ser
legitimamente inspiradas por uma
mesma fé e, portanto, devem ser
respeitadas[19]. Por isso, a fé leva-nos
a cultivar a nossa capacidade de
escuta, de colaboração e de diálogo,
com uma sã vontade de aprender e
de nos enriquecermos com outros
pontos de vista.

* * *

A Sagrada Escritura diz-nos que
«Maria conservava todas estas coisas,
ponderando-as no seu coração» (cf.
Lc 2, 19): tudo o que sucedia à sua
volta e, em especial aquilo que tinha
que ver com o Seu filho, ressoava no
seu mundo interior. Considerar uma
e outra vez a beleza da nossa fé e a
grandeza da nossa missão inflamará



também o nosso coração em desejos
de nos formarmos cada vez melhor e
de encontrar os modos concretos de
o conseguir. Também nos levará a
propor iniciativas e a procurar a
colaboração de outras pessoas que
tornem presente a perene novidade
de Cristo nos novos areópagos da
cultura. E ajudar-nos-á, se
necessário, a evitar qualquer
sentimento de «pessimismo
estéril»[20], conscientes daquilo que
com frequência dizia S. Josemaria:
«O mundo espera-nos»[21].

[1] S. Josemaria, Forja, n. 1.

[2] S. Josemaria, Caminho, n. 849.

[3] S. Josemaria, O fim sobrenatural
da Igreja, n. 2.

[4] S. Josemaria, Forja, n. 1.



[5] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 114.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
3.

[7] Francisco, Lumen fidei, n. 24.

[8] Ibid.

[9] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria , n. 119.

[10] S. João Paulo II, Angelus, 4-
III-1979.

[11] Cf. M. Montero, “La formación de
las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, em Studia et
Documenta, vol. 14, 2020, p. 110.

[12] S. Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] S. Josemaria, Caminho, n. 333.

[14] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14-II-2017, n. 8.



[15] S. Josemaria, Sulco, n. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citado por
Juan de Salisbury, Metalogicon,
composto em 1159.

[17] Bento XVI, Encontro com
jornalistas, 26-IX-2009.

[18] Algumas referências em J. L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016; e em
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19] Cf. S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria , n. 117.

[20] Cf. Francisco, Evangelii gaudium,
nn. 84-86.

[21] S. Josemaria, Sulco, n. 290.

Nicolás Álvarez de las Asturias



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-

da-nossa-formacao/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/

	Muito humanos, muito divinos (8): A batalha da nossa formação

