opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (8): A
batalha da nossa
formacao

Neste oitavo artigo refletimos
sobre algumas atitudes e
conselhos que nos preparam
melhor para ser semente fértil
no nosso lugar no mundo.

08/11/2021

Apesar do seu momento de
esplendor ser ja coisa do passado,
Atenas continuava a ser uma
referéncia cultural nos tempos de S.



Paulo. Diz-nos S. Lucas dos seus
habitantes, mentes inquietas, que
«ndo passavam o tempo noutra coisa,
sendo a dizer ou a escutar as ultimas
novidades» (cf. At 17, 21). Deste
modo € surpreendente a sua recusa
cética ao anuncio da unica novidade
que merece esse nome: a da morte e
ressurreicdo de Cristo, que nos salva
do pecado (cf. At 17, 32). S. Paulo
deve ter ficado profundamente
marcado por este fracasso no proprio
coracdo da cultura classica. De facto,
isso levou-o a refletir
profundamente, guiado pelo Espirito
Santo, sobre o conteudo da novidade
crista: porque € que os atenienses
ndo tinham sido interpelados por
aquilo que tinha mudado a vida ao
apostolo das gentes?

Velhas novidades e novidade
auténtica

Nas suas cartas aos cristaos de
Corinto, a quem se dirigiu



imediatamente apos os atenienses,
recolhe-se o fruto desse processo de
pensamento. S. Paulo apresenta dois
grandes fundamentos para poder
acolher a sua mensagem: por um
lado, esta o mistério da cruz de
Cristo, dificil de assimilar apenas
com a légica humana (cf. 1 Cor 1,
20-25); por outro, estdo também as
suas implica¢Ges concretas na vida
diaria: a cruz comporta um novo
modo de estar no mundo (cf. 1 Cor 5,
7-8). S6 a partir deste duplo
acolhimento de Jesus crucificado na
nossa existéncia se pode falar de
novidade em sentido proprio. «Se
alguém esta em Cristo, € uma nova
criacdo. O que era antigo passou, eis
que surgiram coisas novas» (2 Cor 5,
17).

Com esta mesma novidade entronca
a luz que S. Josemaria recebeu no dia
2 de outubro de 1928: a sua visdo dos
cristdos como «portadores da unica
chama capaz de iluminar os



caminhos terrenos das almas, do
unico fulgor no qual nunca podera
haver escuriddes, penumbras nem
sombras.»™" A auténtica novidade
crista, a nossa vida em Jesus,
permitia-lhe dar-se conta de que
algumas das chamadas novidades
que agitavam nesse momento a vida
da sociedade e da Igreja ndo eram na
realidade mais do que
«voltairianismos de cabeleira
empoada ou liberalismos
desacreditados do século XIX»™,
Continuardo sempre a aparecer e a
desaparecer; sempre haverd, em
contraste com a mensagem crista,
outras novidades que sdo apenas um
renascimento «dos erros que
aconteceram ao longo de séculos»™,
ou seja, algo profundamente antigo.

Uma boa parte da nossa missao de
cristdos correntes consiste em levar a
auténtica novidade de Cristo a todos
0s ambitos da nossa vida, sem nos
deixarmos seduzir por aquilo que no



fundo ndo é mais do que aparéncia
de novo. Para isso é imprescindivel
acolhé-la primeiro na nossa vida,
deixd-la crescer com paciéncia e
empenho, para que va formando a
nossa mentalidade e as nossas
atitudes. So6 assim contribuiremos
para que «muitos ndo permanecam
em trevas, mas que andem por
sendas que levem até a vida

eterna»™.

O mais importante é o semeador

Varias das parabolas de Jesus sobre o
Reino de Deus manifestam que a sua
presenca entre nos € um dom
gratuito. Por exemplo, na parabola
do semeador (cf. Mt 13, 3), o ponto de
partida é a intervencao de alguém
que lanca a semente. Sem essa acao
prévia é evidente que ndo pode
haver fruto. Por isso, estamos na
parte mais importante da narracao;
que o terreno seja bom, médio ou



mau, também € importante, mas,
secundario.

A fé faz-nos descobrir que somos
filhos de Deus: herdeiros do mundo
(cf. S1 2, 8), chamados a colaborar
com o nosso Pai para que toda a
criacdo chegue a ser o presente que
Ele sonhou para nés (cf. Rm 8, 20-23).
Animados pela mesma fé que
apoiava a missdo dos primeiros
cristaos, procuramos descobrir como
todos os caminhos da terra podem
conduzir a Deus. Estamos
convencidos de que «o mundo néo é
mau, porque saiu das maos de Deus,
porque € criatura Sua, porque Javé
olhou para ele e viu que era bom»"',
Sabendo-nos filhos e herdeiros — em
suma: apostolos — convertemo-nos
nessa semente lancada aos quatro
ventos. Entusiasma-nos, sobretudo,
saber que Deus se empenha em
lancar uma e outra vez a semente
para enriquecer um mundo com



profundos desejos de frutificar.
Assim «podemos compreender toda a
maravilha da chamada divina. A mao
de Cristo colheu-nos num trigal: o
semeador aperta na sua mao
chagada o punhado de trigo; o
sangue de Cristo banha a semente,
empapa-a. Depois, o Senhor langa ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,
seja capaz de se multiplicar em
espigas de ouro»".

Trabalhar a terra, melhorar a
semente

No entanto, ndo basta lancar a
semente: é também necessario que
esta tenha a forga e a inteligéncia
para criar raizes. Além disso, a terra
pode ser adubada; podemos
trabalhda-la e dispor dela da melhor
maneira (cf. Lc 13, 6-9).

Se queremos que o fruto seja tdo
fecundo que, tal como ja diz Jesus,
inclusive as aves do céu se venham



abrigar nos ramos da arvore na qual
se convertera aquele primeiro gesto
(cf. Mt 13, 31-32), parte essencial do
nosso modo de colaborar sera
preparar, na medida das nossas
possibilidades, uma boa semente.
Para isso, precisamos em primeiro
lugar, de nos convencermos de que a
fé que queremos viver e partilhar
ndo é algo irracional nem arbitrario,
mas que tem uma relagdo intima
com a verdade; necessitamos de ter a
experiéncia vital de que a fé ndo é
simplesmente «um sentimento bom,
que consola e afaga, mas permanece
sujeito as nossas mudancas de
animo, a variacdo dos tempos»”. O
Papa Francisco recordou-nos: «O
homem precisa de conhecimento,
precisa de verdade, porque sem ela
ndo se mantém de pé, ndo caminha.
Sem verdade, a fé ndo salva, ndo
torna seguros 0s nossos passos»™.

A sede de verdade permite-nos
acolher a fé na nossa inteligéncia,



descobrir o seu caracter razoavel. A
nossa inteligéncia abre-se assim a
horizontes muito mais amplos; a
realidade torna-se por sua vez mais
compreensivel e profunda. E 16gico
que assim seja: se o cristdo quer ser
semeador da novidade de Cristo, ndo
pode renunciar a refletir sobre a sua
fé nem a relaciona-la com todos os
ambitos da sua vida, incluindo o seu
trabalho profissional. Este exercicio
de pensar as coisas a luz da fé que
ndo é simplesmente recorrer a umas
respostas prefabricadas, ird
converter-se pouco a pouco num
auténtico habito bom, uma virtude:
talvez uma das mais importantes. SO
a luz desta inteligéncia da fé se
podera detetar «a luz divina que
reverbera nas realidades mais
vulgares»™.

Para que esta abertura a verdade
torne a nossa fé o mais fecunda
possivel, é imprescindivel a
humildade perante a realidade, a



docilidade ao Espirito Santo que nos
fala através dos sucessos quotidianos
e das pessoas que nos rodeiam (cf. Jo
14, 26); em conclusao, através da
histéria. Ainda que talvez possa
parecer que, no nosso empenho em
levar a luz de Cristo ao mundo, 0
mais importante seria uma atitude
de seguranca e de poder, na
realidade, a forca so pode vir de
Deus. Neste sentido, «a humildade é
submissdo criativa a forga da
verdade e do amor. A humildade é
rejeicdo das aparéncias e da
superficialidade; é a expressdo da
profundidade do espirito humano; é
condicdo da sua grandeza»".

A "batalha" de S. Josemaria

Compreende-se assim o esforco de S.
Josemaria para que, desde o
principio, o Opus Dei proporcionasse
uma profunda formacdo filosofica e
teoldgica que incidisse por sua vez
no ambito profissional de cada um.



Na sua procura por dar com a
maneira adequada de tornar isto
possivel, falava de uma auténtica
"batalha""". Esta linguagem bélica
reforca o caracter arduo da tarefa da
propria formacao e, portanto, a
necessidade de se empenhar nela
sempre de acordo com as
circunstancias pessoais de cada um.
S. Tomas de Aquino falava da virtude
da "estudiosidade", que implica «um
particular esforco na procura do
conhecimento das coisas»''?; ou seja,
a atitude permanente de cultivar
uma sa curiosidade por conhecer a
fundo o nosso mundo e vencer 0s
obstaculos que nos impedem de levar
a cabo esse esforco. Em todo o caso, o
importante serd ndo perder de vista
a grandeza do objetivo que nos serve
de impulso: fazer propria a
mensagem de Cristo para a poder
semear na realidade que nos rodeia.

A linguagem bélica permite também
considerar a importancia da



estratégia. Como conseguir um
objetivo tao elevado quando nos falta
o tempo e a serenidade para
enfrentar com rigor as grandes
questdes? Para alguns, a estratégia
pode consistir em aproveitar bem os
meios de formacdo em que ja
participam, cultivando as disposi¢des
necessarias para retirar delas mais
partido. Para outros, passara por
aplicar o conselho da literatura
classica que utilizava S. Josemaria:
non multa sed multum™ - néo se
empenhar em muitas coisas, mas sim
muito numa s ou em poucas -,
talvez pedindo conselho de um plano
de leituras adaptado e progressivo.
Outros, por seu lado, saberao
aproveitar, com a ordem necessaria
em qualquer atividade intelectual, os
recursos ilimitados que a internet
hoje oferece. A imagem da luva que
se adapta a mao com a qual o
fundador do Opus Dei falava do
plano de vida, também serve para
nos alegrarmos com 0 nosso proprio



plano de formacdo, para crescermos
no conhecimento da nossa fé.

Dois conselhos para adquirir um
olhar abrangente

Se a luz da fé permite compreender o
mundo no seu sentido mais
profundo, o cristdo deve ser
protagonista e nunca mero
espectador dos grandes debates
culturais e intelectuais presentes na
sociedade. Como nada do que é
humano lhe é estranho, cultiva um
caracter inquieto e saudavelmente
inconformista desde a sua juventude,
sem medo de «contribuir, com
iniciativa e espontaneidade, para
melhorar o mundo e a cultura do
nosso tempo, de modo que se abram
aos planos de Deus para a
humanidade»"?,

Para a realizacdo desta tarefa, S.
Josemaria deixou-nos dois conselhos.
O primeiro refere-se a ter um olhar
abrangente, que ndo se contenta com



objetivos pequenos: «Para ti, que
desejas adquirir uma mentalidade
catolica, universal, transcrevo
algumas caracteristicas: ampliddo de
horizontes e aprofundamento
enérgico do que é perenemente vivo
na ortodoxia catolica; esforgo reto e
sdo (frivolidade, nunca!) por renovar
as doutrinas tipicas do pensamento
tradicional, na filosofia e na
interpretacdo da Historia; cuidadosa
atencdo as orientacOes da ciéncia e
do pensamento contemporaneos; e
uma atitude positiva e aberta para
com a transformacdo atual das
estruturas sociais e das formas de
vida»™.

Trata-se de um programa amplissimo
sobre o qual valeria a pena deter-se
com calma. A «vontade» de
compreender que requer leitura e
estudo faz com que saibamos estar
inseridos numa tradi¢cdo que nos
precede e que nos permite ver mais
além do presente: «<somos como



anodes aos ombros de gigantes.
Podemos ver mais e mais além do
que eles, ndo por alguma diferenca
fisica pessoal, mas porque somos
elevados pela sua grande altura.»
Com essa bagagem, podemos
enfrentar de modo positivo as novas
conquistas e interrogacdes do nosso
tempo e aprendemos a discernir com
espirito construtivo e com a ajuda de
outros aquilo que se pode considerar
como verdadeiro progresso. Deste
modo vamos formando uma visdo
pessoal e fundamentada dos grandes
temas; vamos cultivando uma
verdadeira mentalidade universal,
catolica.

[16]

Perante este repto de abrir tudo o
que é humano aos planos de Deus,
Bento XVI atribuiu muita
importancia as «minorias criativas»;
sdo normalmente elas «que
determinam o futuro». Por isso,
concretamente, «a Igreja catélica
deve compreender-se como minoria



criativa que tem uma heranca de
valores que ndo sdo algo do passado,
mas sim uma realidade muito viva e
atual. A Igreja deve atualizar, estar
presente no debate publico, na nossa
luta por um auténtico conceito de
liberdade e de paz»"".

Encontrar pessoas capazes de
sintonizar com esta paixao pela
formacdo e pela analise profunda de
toda a realidade e depois caminhar
com elas para juntos criarmos
iniciativas de todo o tipo é uma das
experiéncias mais fecundas da
vocacao de cristdos no meio do
mundo. A historia dos primeiros fiéis
da Obra é uma confirmacao muito
proxima de nos desta fecundidade™®.
Nesta tarefa, cada pessoa deve situar-
se no grande terreno de jogo do
mundo, e encontrar, a partir das
circunstancias que definem a sua
vida, o seu préoprio modo de
colaborar.



O segundo conselho de S. Josemaria
refere-se ao uso do plural. A luz da fé
permite, quase sempre, encontrar
mais de uma solucdo, mais do que
um caminho. Atuac¢des, modos de
pensar e solucdes diversas podem ser
legitimamente inspiradas por uma
mesma fé e, portanto, devem ser
respeitadas™. Por isso, a fé leva-nos
a cultivar a nossa capacidade de
escuta, de colaboracdo e de diadlogo,
com uma sa vontade de aprender e
de nos enriquecermos com outros
pontos de vista.

kK 3k

A Sagrada Escritura diz-nos que
«Maria conservava todas estas coisas,
ponderando-as no seu coracgdo» (cf.
Lc 2, 19): tudo o que sucedia a sua
volta e, em especial aquilo que tinha
que ver com o Seu filho, ressoava no
seu mundo interior. Considerar uma
e outra vez a beleza da nossa fé e a
grandeza da nossa missao inflamara



também o nosso coracdo em desejos
de nos formarmos cada vez melhor e
de encontrar os modos concretos de
o0 conseguir. Também nos levara a
propor iniciativas e a procurar a
colaboracdo de outras pessoas que
tornem presente a perene novidade
de Cristo nos novos aredpagos da
cultura. E ajudar-nos-a, se
necessario, a evitar qualquer
sentimento de «pessimismo
estéril»"*”, conscientes daquilo que
com frequéncia dizia S. Josemaria:
«0 mundo espera-nos»®!.

[1] S. Josemaria, Forja, n. 1.
[2] S. Josemaria, Caminho, n. 849.

[3] S. Josemaria, O fim sobrenatural
da Igreja, n. 2.

[4] S. Josemaria, Forja, n. 1.



[5] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 114.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
3.

[7] Francisco, Lumen fidei, n. 24.
[8] Ibid.

[9] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 119.

[10] S. Jodo Paulo II, Angelus, 4-
I11-1979.

[11] Cf. M. Montero, “La formacion de
las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, em Studia et
Documenta, vol. 14, 2020, p. 110.

[12] S. Tomas de Aquino, Suma
teologica, 11-11, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] S. Josemaria, Caminho, n. 333.

[14] Fernando Ocariz, Carta pastoral,
14-11-2017, n. 8.



[15] S. Josemaria, Sulco, n. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citado por
Juan de Salisbury, Metalogicon,
composto em 1159.

[17] Bento XVI, Encontro com
jornalistas, 26-1X-2009.

[18] Algumas referéncias em J. L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016; e em
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19] Cf. S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria,n. 117.

[20] Cf. Francisco, Evangelii gaudium,
nn. 84-86.

[21] S. Josemaria, Sulco, n. 290.

Nicolas Alvarez de las Asturias




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-
da-nossa-formacao/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/

	Muito humanos, muito divinos (8): A batalha da nossa formação

