
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (5):
Para poder ser
amigos

Qualquer amizade genuína
supõe um esforço, tanto para
entrar na vida dos outros como
para deixar que entrem na
nossa; neste quinto artigo
revemos algumas das virtudes
que nos podem ajudar.

14/07/2021

Quando uma pessoa vive os seus
últimos momentos, quando está



quase «a passar deste mundo para o
Pai» (cf. Jo 13, 1), tende a pensar no
essencial. O seu interesse centra-se
em resolver as coisas que não quer
deixar inacabadas: conseguir dirigir
umas frases de carinho aos seus,
fazer um rápido balanço da sua vida,
procurar reconciliar-se com
alguém… Também isso sucede na
vida de Jesus. O preâmbulo das suas
horas finais é uma ceia ritual com as
pessoas mais próximas. Os
evangelhos permitem-nos
contemplar esses momentos através
de umas comoventes páginas de
amizade, nas quais o Senhor nos
deixa como herança o testemunho do
Seu amor. «Na intimidade do
Cenáculo, Jesus diz aos apóstolos: “A
vós chamei-vos amigos” (cf. Jo 15,
15). E como a eles, disse-nos a todos.
Deus ama-nos não apenas como
criaturas, mas também como filhos a
quem, em Cristo, oferece verdadeira
amizade»[1].



Um encontro de intimidades

A amizade é uma relação em duas
direções, que cresce através do dar e
do aceitar. Jesus Cristo oferece aos
seus amigos o dom maior que existe:
«Eu apelarei ao Pai e Ele vos dará
outro Paráclito» (cf. Jo 14, 16). Mas, à
sua maneira, também pede
reciprocidade; pede-que aceitemos os
seus dons: «Permanecei no meu
amor» (cf. Jo 15, 9). Não existem
amizades nas quais só uma parte
esteja envolvida. Qualquer amizade
genuína supõe um esforço, tanto
para entrar na vida dos outros como
para deixar que entrem na nossa.

Este movimento de aproximação
mútua nem sempre é fácil; e ainda
menos se o ambiente social, ou as
nossas próprias inércias, nos levam a
contar pouco com os outros, a
bloquear o nosso mundo interior
diante de possíveis intrusões, ou a
olhar para os outros apenas quando



nos podem ser úteis num dado
momento. Para que a amizade seja
possível, temos de estar dispostos a
abrir as portas do coração. Isso
torna-nos seguramente vulneráveis,
mas também nos torna mais
humanos. Quem não experimentou
esses momentos de cumplicidade
com outra pessoa, quando se
encontram dois mundos interiores?
Poderíamos pensar que essas
situações, cheias de sinceridade e
intensidade, são próprias da
juventude. No entanto, quem perder
o medo de abrir a sua interioridade e
de acolher os outros no seu coração é
capaz de estabelecer amizades
profundas em qualquer idade: seja
com os seus pais, irmãos, filhos,
marido ou mulher, com quem vivem
na mesma casa ou com os colegas de
trabalho.

Benevolência e ternura



Desde há muito tempo que se
considera que «a amizade é uma
virtude ou, em todo o caso, algo
acompanhado de virtude. Além
disso, é o mais necessário para a
vida»[2]. Para que uma amizade se
consolide e cresça é necessário que
os amigos fomentem algumas
disposições que favorecem o
intercâmbio de interioridades. A
amizade, na verdade, é constituída
pela «procura do bem do outro,
reciprocidade, intimidade, ternura,
estabilidade, e uma semelhança
entre os amigos que se vai
construindo com a vida
partilhada»[3].

A procura do bem do outro, também
conhecida como benevolência, é
talvez a principal destas disposições.
Não significa que me importa um
bem concreto do outro – nem sequer 
um bem para o outro –, mas que me
importa o outro: interessa-me que
seja feliz. A benevolência indica a



autenticidade do afeto para com os
nossos amigos, que supõe
«reconhecê-los e afirmá-los tal como
são, com os seus problemas, os seus
defeitos, a sua história pessoal, o seu
entorno e os seus tempos para se
aproximarem de Jesus. Por isso, para
construir uma verdadeira amizade, é
preciso desenvolver a capacidade de
olhar com afeto para as outras
pessoas, até vê-las com os olhos de
Cristo»[4].

Melhorar a nossa capacidade de nos
abrirmos aos outros requer também
ganhar em ternura. Contrariamente
àquilo que por vezes se pensa, a
ternura «não é a virtude dos fracos,
mas muito pelo contrário: denota
fortaleza de ânimo e capacidade de
atenção, de compaixão, de
verdadeira abertura ao outro»[5]. A
ternura é campo fértil, fruto do
trabalho diário: nela pode crescer a
cumplicidade, a confidência. «Cada
um de vós tem o seu coração cheio de



ternura, como eu o tenho»[6], dizia S.
Josemaria. Esta ternura pode
manifestar-se em pessoas
afetuosamente expressivas ou em
temperamentos mais introvertidos, e
sabe adaptar-se a um e outro modo
de ser. Nesses momentos íntimos da
Última Ceia, precisamente, Jesus
debate-se com Pedro, que não quer
Ele lave os seus pés (cf. Jo 13, 6-11),
mas também permite que João
recline a cabeça no seu peito (cf. Jo
13, 23). A ternura do amigo entende
as necessidades do outro, respeita a
sua intimidade, o seu modo de ser;
evita invadir e, pelo contrário,
oferece a sua presença silenciosa.

Continuidade e sintonia

Outra componente necessário da
amizade é a continuidade da relação,
porque duas interioridades não se
abrem de modo repentino. As coisas
importantes precisam de tempo para
se desenvolver e crescer no coração



humano. Às vezes parece que
encontrámos um novo melhor amigo,
mas na realidade a essa relação
ainda lhe falta muito para crescer. «É
preciso muito tempo para falar, estar
juntos, conhecer-se… Aí constrói-se a
amizade. Só com essa paciência pode
uma amizade ser real»[7].

Os amigos desejam ver-se, estar
juntos, poder partilhar o que é
valioso para cada um. Os apóstolos
gostavam de estar com Jesus, não só
porque o consideravam como o
Messias de Israel, mas porque eram
bons amigos. Não o seguiam apenas
por convicções históricas ou
intelectuais, mas porque Jesus se
tinha tornado parte da sua vida: «Eu
hei de ver-vos de novo! Então o vosso
coração há de alegrar-se, e ninguém
vos poderá tirar a vossa alegria» (cf.
Jo 16, 22).

Os encontros e a comunicação ao
longo do tempo vão robustecendo a



amizade até torná-la sólida, mesmo à
distância. Deste modo, gera-se uma
sintonia especial entre os amigos,
porque cada um comunica
espontaneamente ao outro os dons
que enchem a sua vida. Por este
caminho consegue-se valorizar
aquilo que a outra pessoa valoriza, a
desfrutar com as suas coisas; e
também, como é lógico, a entristecer-
se com aquilo que lhe causa tristeza.
O amigo atrai sinceramente o outro
amigo, não o convence nem o engana
disfarçando de amizade outros
interesses.

Virtudes para a convivência

Diz S. Tomás de Aquino que «entre as
coisas do mundo não há nenhuma
que dignamente se possa preferir à
amizade, porque ela é a que une os
virtuosos, e conserva e levanta a
virtude.»[8] O caminho da virtude é
um aliado das relações de amizade:
aqueles que cultivam a imagem de



Deus nas suas vidas reconhecem-se
facilmente entre si, e tendem a
partilhar essa beleza interior.

Certamente, existem algumas
virtudes que são mais aptas para
preparar esse caminho ou para o
fazer crescer: são as virtudes da
convivência. O «ambiente de
amizade, que cada um está chamado
a levar consigo, é fruto da soma de
muitos esforços por tornar a vida
agradável aos outros. Ganhar em
afabilidade, alegria, paciência,
otimismo, delicadeza, e em todas as
virtudes que tornam amável a
convivência é importante para que
as pessoas possam sentir-se acolhidas
e ser felizes: “Palavras amáveis
multiplicam muitos amigos, a
linguagem afável atrai muitas
respostas agradáveis” (cf. Sir 6, 5). A
luta por melhorar o próprio carácter
é condição necessária para que
surjam mais facilmente relações de
amizade»[9].



Nem sempre é fácil distinguir que
aspetos da própria personalidade
devem ser modelados no âmbito da
amizade, ou quais devem ser
tolerados – inclusive queridos – pelo
amigo. Talvez não seja necessário
fazer demasiadas distinções, mas sim
procurar trabalhar sobre si mesmo,
que é aquilo que temos ao nosso
alcance: se sou tímido, tratarei de ser
mais extrovertido; se tenho reações
fortes, vou-me empenhar em
suavizá-las; se tenho tendência para
ser inexpressivo, procurarei
manifestar mais aquilo que sinto; etc.
O que em qualquer caso não levaria
muito longe seria manter uma
obstinada afirmação do próprio eu.
S. Josemaria animava uns e outros a
sair desse impasse: «Às vezes
pretendes justificar-te, afirmando
que és distraído, despistado; ou que,
por temperamento, és seco,
reservado. E acrescentas que, por
isso, nem sequer conheces a fundo as
pessoas com quem convives. – Ouve:



não é verdade que não ficas
tranquilo com essa desculpa?»[10].

* * *

Qualquer amizade é um dom que se
recebe e, ao ser aceite, converte-se
em dom para o outro. É aquilo que
caracteriza o amor: só o pode dar
quem antes o tenha recebido.
Inclusive o amor que Jesus Cristo
oferece aos seus apóstolos está
precedido por aquele que lhe foi
entregue: «Assim como o Pai me tem
amor, assim Eu vos amo a vós» (cf. Jo
15, 9). Por isso, além de crescer em
todas as virtudes que nos ajudam a
abrir aos outros, o mais importante
para ser verdadeiros amigos é
aprofundar nesse amor de Deus por
nós. À medida que aumenta essa
relação de intimidade, amplia-se a
capacidade de amar os outros.
«Amor a Deus e amor ao próximo são
inseparáveis, são um único
mandamento. Mas ambos procedem



do amor que vem de Deus, que nos
amou primeiro (…). O amor é
“divino” porque provém de Deus e
une-nos a Deus e, mediante este
processo unificador, transforma-nos
num Nós, que supera as nossas
divisões e converte-nos numa só
coisa, a fim de que Deus seja “tudo
em todos” (cf. 1 Cor 15, 28)»[11].

[1] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
1-XI-2019, n. 2.

[2] Aristóteles, Ética a Nicómaco,
1155a.

[3] Francisco, Amoris laetitia, n. 123.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n. 8.

[5] Francisco, Homilia, 19-III-2013.



[6] S. Josemaria, Apontamentos de
uma reunião familiar, 15-IX-1971.
AGP, biblioteca, P01.

[7] Francisco, Entrevista, 13-IX-2015.
Texto completo no site da Agência
Informativa Católica Argentina.

[8] S. Tomás de Aquino, Del gobierno
de los príncipes, I, X.

[9] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
1-XI-2019, n. 9.

[10] S. Josemaria, Sulco, n. 755.

[11] Bento XVI, Deus Caritas est, n.
18.

Jorge Mario Jaramillo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-v-para-poder-ser-amigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-v-para-poder-ser-amigo/


humanos-muito-divinos-v-para-poder-
ser-amigo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-v-para-poder-ser-amigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-v-para-poder-ser-amigo/

	Muito humanos, muito divinos (5): Para poder ser amigos

