
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (4):
Somos nós o habitat
das virtudes

O nosso desejo de sermos
melhores alimenta-se do
ambiente no qual vivemos e,
além disso, frutifica nas
relações com os outros.

08/07/2021

Deus não vive sozinho. É uma
família, uma Trindade de pessoas
unidas pelo amor; uma fonte
inesgotável de vida, um manancial



que se entrega e se comunica sem
cessar. Cada pessoa divina vive livre
e inteiramente para as outras,
olhando para as outras, numa alegre
dependência. O Nosso Deus, dizia
Bento XVI, é «um Ser-para (o Pai), um
Ser-desde (o Filho) e um Ser-com (o
Espírito Santo)»[1]. E esta mesma
lógica resplandece também em tudo
aquilo que saiu das suas mãos. De
maneira muito especial, no homem.
Sim: a vida trinitária está gravada no
profundo do nosso ser. A nossa
existência só é autenticamente
humana, e autenticamente divina, se
se desenvolver segundo estas
coordenadas trinitárias de
comunhão: desde Deus e desde os
outros; com Deus e com os outros; 
para Deus e para os outros.

O equilibrista

Todas as virtudes, até à mais
pequena ou insignificante, apontam
para um crescimento na comunhão



com os outros. É certo que, na
medida em que nos proporcionam
um certo domínio sobre aspetos
particulares da nossa pessoa, as
virtudes (de virtus, força) fortalecem-
nos. Entrelaçadas entre si, fazem-nos
ser mais verdadeiramente nós
mesmos. No entanto, não buscam
uma perfeição individual, porque a
felicidade nunca é um caminho
isolado. As virtudes fazem-nos
capazes «de expressar o amor: esse
amor precisamente no qual o
homem-pessoa se converte em dom
e, mediante este dom, realiza o
sentido próprio do seu ser»[2]. Uma
autêntica virtude não se alcança à
margem ou sem os outros. O
caminho é, aliás, o contrário: o do
crescimento numa liberdade para os
outros; uma liberdade que nos
permite comprometer, entregar-nos
a quem nos rodeia. A virtude, no
final de contas, consiste em possuir-
se para dar-se. Essa é a verdadeira
força, o verdadeiro poder.



Podemos imaginar um equilibrista
que avança sobre um fio nas alturas,
perante olhar inquieto do público.
Dia após dia realiza o mesmo trajeto,
de um lado para o outro do fio. Nele
dá-se uma mistura de ousadia e de
cautela: teme a queda, mas desfruta
da altura e do risco. Procura superar
os seus limites, e o seu objetivo exige-
lhe um minucioso treino. Necessita
de uma habilidade que só alcançará
se, superando a vertigem dia após
dia, repetir o exercício sem parar. De
modo idêntico, para sermos pessoas
virtuosas – ordenadas ou
agradecidas, por exemplo –
necessitaremos de vencer as
resistências, com tempo e treino.
Qual é a nossa motivação para deixar
as coisas no seu lugar ou para
agradecer amavelmente? Só se
soubermos que no princípio e no fim
do fio nos espera alguém que
amamos, pessoas que necessitam
desses dons, é que merece a pena
arriscar-se sobre o vazio. Não



queremos apenas alcançar uma
harmonia ou uma perfeição
individual. Todas as virtudes têm
como horizonte, como tal, a abertura
aos outros; são pessoais e, ao mesmo
tempo, têm uma dimensão de
comunhão, potenciam os vínculos
com os outros.

Ser-desde: o dom de depender

Alguns livros de autoajuda oferecem
pistas para viver em paz consigo
próprio, e identificam a felicidade
com uma vida plena e independente:
como se depender de outros fosse
frustrante, algo assim como um
obstáculo para o crescimento
pessoal. Mas se voltarmos o olhar
para Trindade, entendemos que as
coisas são de outra maneira. Em
primeiro lugar, Deus Filho procede
do Pai e recebe d’ Ele todo o seu ser.
Esta filiação leva a que Jesus faça em
tudo, e com alegria, a vontade do Pai
(cf. Jo 4, 34). De uma maneira



idêntica, como criaturas de Deus, e
ainda mais se tivermos recebido o
Batismo, que nos incorpora à vida de
Jesus, a nossa existência tem um
carácter filial. Não nos damos a nós
próprios a vida. Outras pessoas, que
ainda não nos conheciam,
trouxeram-nos até aqui. E destas
relações de filiação – filhos de Deus e
filhos dos nossos pais – surgem as
outras relações humanas: porque
somos filhos, somos irmãos e somos
família.

Desta forma, no íntimo da pessoa
humana descobre-se uma
dependência radical. A nossa
existência revela-se desde Outro e 
desde outros. Esta realidade é
especialmente visível quando
consideramos o amor esponsal, que
consiste em viver totalmente unido a
outra pessoa e depender de tal modo
do afeto mútuo que não se pode
viver sem ela. Necessitar dos outros
não limita, como tal, a liberdade; pelo



contrário, torna a pessoa mais
valiosa, leva-a para uma alegria mais
plena. Saber que recebi amor e que
posso devolvê-lo enche a vida de
sentido.

Além disso, as virtudes só podem ser
adquiridas, de facto, num ambiente
relacional: o seu habitat é o de "nós
próprios". As nossas disposições
interiores educam-se no contacto
com os outros. É aquilo que fazem os
pais quando ensinam aos seus filhos
algumas maneiras de se
comportarem: «filho, não
agradeces?»; «filho, deixa as coisas
no seu lugar». Crescemos graças aos
conselhos que recebemos; graças a
conversas que iluminam a razão com
princípios firmes. Princípios que,
aplicados à vida, vão formando as
virtudes e permitindo-nos entender
onde está o bem, e como alcançá-lo.

Neste processo, o exemplo das
pessoas que nos rodeiam é também



fonte de ensinamento. Um clima
virtuoso na família ou no lugar do
trabalho é um viveiro de virtudes. E
também acontece, lamentavelmente,
o contrário: onde o clima é
descuidado, é mais difícil crescer
humanamente. Um lar sóbrio educa
os filhos na temperança; uma mãe
detalhista ensina aos seus filhos o
valor do pequeno. O mesmo sucede
entre amigos, entre colegas de
trabalho e em qualquer comunidade
humana. Faz parte da nossa tarefa
evangelizadora criar à nossa volta
um ambiente que ajude a descobrir e
a crescer neste caminho. É o que faz
a Igreja ao apresentar como modelo
a vida dos santos: aí não temos a
teoria, mas sim as virtudes
encarnadas numa pessoa; aí vemos
que é verdadeiramente possível
deixar entrar Deus e os outros na
nossa vida.

Ser-com: a alegria de acompanhar



O Espírito Santo, que procede do Pai
e do Filho, é o amor partilhado e
enviado aos homens para ser-com
nosco[3]. Ele é «o manancial
inesgotável da vida de Deus em
nós»[4], dessa vida que só se pode
revelar em forma de comunhão
interpessoal. É assim: nós, homens e
mulheres, não vivemos sem mais,
mas con-vivemos; a nossa existência é
um ser-com quem nos rodeia. Só há
vida onde há comunhão. Os vínculos
que criamos com os outros são
muitas vezes a força que permite o
nosso próprio crescimento pessoal.

Apesar de alguns modos de pensar e
de viver dos nossos dias nos
oferecerem um modelo de homem
independente e, em certo sentido,
autossuficiente, a Palavra de Deus
diz-nos que não somos náufragos que
sobrevivem no seu isolamento, mas
pessoas necessitadas dos outros. S.
Paulo recorda aos Coríntios que
todos fazem parte de uma mesma



unidade: «Vós sois o corpo de Cristo e
cada um, pela sua parte, é um
membro» (1Cor 12, 27). Estamos
envolvidos por fortes vínculos de
graça e de amor, inclusive com
aqueles que nos precederam e com
os que nos seguirão no caminho para
Deus. Assim o expressa o Catecismo
da Igreja: «O mais insignificante dos
nossos atos, realizado na caridade,
reverte em proveito de todos, numa
solidariedade com todos os homens,
vivos ou defuntos, que se funda na
comunhão dos santos.»[5] Seremos
melhores na medida em que nos
ajudamos entre todos, desde e com os
outros.

Não estamos sós no caminho para
adquirir as virtudes. Como dizia S.
Josemaria, «ninguém é um verso
solto (…): de certo modo, ou nos
ajudamos ou nos prejudicamos.
Todos somos elos de uma mesma
corrente»[6]. Durante a infância,
muitas crianças divertiam-se a



construir castelos com as cartas de
jogar: uma carta apoiava-se na que
estava mais próxima e juntas
sustentavam-se. Por cima, a seguir,
colocavam-se outras, que se
mantinham de pé graças às de baixo;
e assim, pouco a pouco, construíam-
se uns castelos muito delicados que
com qualquer movimento em falso
podiam cair. Analogamente, também
a nossa vida é um tecido de relações
e de encontros, um ser-com os outros:
«A vossa mútua fraqueza é também
apoio que vos mantém direitos (...):
como mutuamente se sustêm,
apoiando-se, as cartas de jogar»[7].

É fonte de alegria sentir a
proximidade de pessoas que nos
oferecem o seu apoio, e que também
apoiamos. Acompanhar os outros e
ser acompanhados por eles é o selo
de uma existência verdadeiramente
cristã. Pensemos nos discípulos de
Emaús: se não se tivessem
encontrado com aquele caminhante



misterioso que lhes abriu os olhos,
teriam continuado fechados na sua
tristeza (cf. Lc 24, 13-17). Ter pessoas
perto serve de incentivo para seguir
em frente; elas saberão apoiar-nos ou
levantar. Quando ajudamos outras
pessoas a alcançar a sua melhor
versão, fazemos o mesmo que fez
Jesus com os dois discípulos que
abandonavam Jerusalém. Rodeados
de pessoas que nos querem e nas
quais confiamos, é mais fácil crescer.

Todas as virtudes têm um carácter
relacional, inclusive as que parecem
mais individuais. A fortaleza ou a
temperança, por exemplo, também
nos dirigem para os outros:
permitem-nos partilhar o bem que
descobrimos. As virtudes abrem as
portas ao encontro generoso e
facilitam-nos a doação. Não existem
pessoas virtuosas se estão fechadas
em si mesmas: isso seria apenas
aparência de virtude. Na realidade,
«não há virtude alguma que fomente



o egoísmo; cada uma redunda
necessariamente no bem da nossa
alma e das almas dos que nos
rodeiam»[8].

Ser-para: a alegria de servir

O Pai é a origem da vida trinitária.
Tudo n’Ele é doação ao Filho,
plenitude que sai e entrega
gratuitamente tudo o que tem, com
delicadezas de mãe (cf. Mt 23, 37; Sl
131, 2). Esta paternidade divina é a
fonte de toda a paternidade (cf. Ef 3,
15), um dom que Deus confia a cada
um de nós, para que também
sejamos origem de vida nos outros.
Todos estamos chamados a ser pais
ou mães: um discípulo é filho do seu
mestre, um amigo é pai e filho de
outro amigo, etc. Todos somos filhos
e, por outro lado, convertemo-nos em
pessoas maduras na medida em que
nos preparamos para ser pais ou
mães, cada um segundo a sua
vocação pessoal.



Cada pessoa só se encontra
verdadeiramente a si mesma quando
consegue sair do seu isolamento e
dar-se aos outros. O Concílio
Vaticano II afirma em muitas
ocasiões, repetindo uma mensagem
especialmente oportuna para a nossa
época, que o homem não pode
«encontrar a sua própria plenitude
se não for através de um dom sincero
de si»[9]. Só assim somos
verdadeiramente felizes. Oferecer a
vida «aos outros é de tal eficácia, que
Deus o premeia com uma humildade
cheia de alegria»[10]. E a alegria de 
ser-para os outros manifesta-se em
atos concretos de entrega, de serviço,
de compreensão. Temos muitas
oportunidades em cada dia: quando
fazemos rapidamente um favor,
quando julgamos com misericórdia o
comportamento dos outros, quando
somos pessoas com as quais se pode
contar sempre para uma
necessidade… Assim foi o estilo de
vida dos primeiros cristãos, tão



surpreendente para os pagãos, que
repetiam: «Vede como eles se amam,
(…) vede como estão dispostos a
morrer um pelo outro»[11].

Maria também se ocupa dos outros
com um completo esquecimento de
si: sabe cuidar de Isabel na reta final
da gravidez, em Caná está
preocupada com a feliz celebração
da boda, no Calvário acompanha o
seu Filho com enorme serenidade no
meio da dor… N'Ela «encontramos
segurança e também força para
continuar a levar o consolo do seu
Filho a quem dele necessita.»[12] Toda
a graça e virtude da mãe de Cristo
voltam-se espontaneamente para os
outros porque, para aqueles que
querem seguir Jesus, não há bem que
não se transforme em bem de todos.



[1] Joseph Ratzinger, Fé, verdade y
tolerância, Edições Universidade
Católica Portuguesa, Coleção
Traduções.

[2] S. João Paulo II, Audiência,
16/01/1980.

[3] cf. Ricardo de San Víctor, De
Trinitate, III, 2-4.

[4] Francisco, Audiência geral,
08/05/2013.

[5] Catecismo da Igreja católica, n.
953.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
76.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 462.

[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
76.

[9] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.



[10] S. Josemaria, Forja, n. 591.

[11] Tertuliano, Apologeticum, 39,
1-18.

[12] Fernando Ocáriz, Mensagem,
29/04/2020.

José Manuel Antuña

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-iv-somos-nos-o-

habitat/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iv-somos-nos-o-habitat/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iv-somos-nos-o-habitat/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iv-somos-nos-o-habitat/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iv-somos-nos-o-habitat/

	Muito humanos, muito divinos (4): Somos nós o habitat das virtudes

