
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (3):
Buscar os
sentimentos de
Cristo

Neste terceiro artigo
mergulhamos no coração das
virtudes: o que são, como
orientam a nossa afetividade e
porque nos tornam mais livres.

18/06/2021

Havia já várias perguntas, lançadas
com a intenção de fazer Jesus



tropeçar no seu discurso. O Senhor ia
respondendo a elas, uma a uma, sem
Se impacientar. No final, um escriba
abre caminho, surpreendido por
tudo o que tinha ouvido. Admirado
com os ensinamentos do Mestre, faz
em público uma dúvida que havia
tempo o preocupava: «Qual é a coisa
mais importante na vida?». Ele, que
estava habituado a cumprir
meticulosamente até as mais
pequenas prescrições, por vezes
ficava confuso: não conseguia saber
o que era essencial em tudo o que
fazia. E lança-se com a sua pergunta:
«Qual é o primeiro de todos os
mandamentos?» (Mc 12, 28). Jesus
quer desenredar o interior deste
homem, que procura sinceramente
ser feliz, e serve-Se de algumas
palavras das Escrituras que têm a
fisionomia da linguagem dos
enamorados: «Amarás o Senhor teu
Deus com todo o teu coração e com
toda a tua alma e com toda a tua



mente e com todas as tuas
forças» (Mc 12, 30).

Jesus quer-nos fazer compreender
que a vida daqueles que acreditam
em Deus «não pode ser reduzida a
uma obediência ansiosa e forçada,
mas deve ter o amor como seu
princípio»[1]. Amar com coração,
mente, alma e força. Mas, como
consegui-lo? S. Paulo indicava o
caminho aos Filipenses: «Tende entre
vós os mesmos sentimentos de
Cristo» (Flp 2, 5); sentir e reagir ante
tudo – pessoas, acontecimentos,
situações – como Jesus. Com os
sentimentos de Cristo, superam-se as
divisões interiores que põem em
risco a estabilidade do amor. Se,
além de seguirmos os passos e as
palavras do Senhor, procurarmos 
sentir como Ele, encontraremos
aquela simplicidade e felicidade que
o escriba ansiava.

A importância do mundo interior



O Catecismo da Igreja diz-nos que as
paixões, os sentimentos, «são
componentes naturais do psiquismo
humano; constituem o lugar de
passagem e asseguram a ligação
entre a vida sensível e a vida do
espírito»[2]; estão presentes na vida
de cada pessoa e, portanto, estavam
também presentes na vida de Cristo.
Efetivamente, sabemos que Jesus
chorou junto ao túmulo do seu amigo
Lázaro (cf. Jo 11, 35) e que reagiu
com firmeza aos comerciantes que
tinham convertido o Templo de
Jerusalém num mercado (cf. Jo 2,
3-17). Também O vemos cheio de
alegria ao observar como os simples
acolhem o Evangelho (Mt 11, 25).

Para compreender bem este âmbito
da nossa afetividade, devemos
distinguir entre as nossas ações, por
um lado, e os nossos sentimentos ou 
paixões, por outro; ou, por outras
palavras, entre o que fazemos e o
que nos acontece. Dizemos que 



atuamos, quando planeamos e
realizamos algo por própria
iniciativa; por exemplo, quando
decidimos começar a estudar ou ir
visitar um amigo doente. Outras
vezes, pelo contrário, podemos ser
surpreendidos por uma reação
inesperada face a uma situação: ira,
perante uma palavra que
consideramos ofensiva; tristeza,
perante a morte inesperada de uma
pessoa querida; ou inveja, perante
algo valioso que gostaríamos de ter.
Estes fenómenos anímicos, que
ocorrem sem que nós o decidamos,
são chamados sentimentos ou 
paixões.

Precisamente porque os sentimentos
não são escolhidos por nós, não
constituem um mérito nem um
pecado. Isto não significa, contudo,
que sejam sempre neutros, uma vez
que «recebem uma qualificação
moral na medida em que dependem
da razão e da vontade»[3]; ou seja, na



medida em que são ativamente
procurados ou se consente neles,
aceitando-os. A espontaneidade com
que ocorrem em nós também não
implica que careçam de importância
para a vida cristã, porque, na
realidade, acontece o contrário: os
sentimentos pressupõem um juízo
preliminar do acontecimento perante
o qual se manifestam e sugerem uma
linha de conduta posterior. E
podemos moldá-los paulatinamente
para que se ajustem cada vez mais ao
que realmente queremos.

Por exemplo, ante um acontecimento
que se nos apresenta como bom,
surge uma paixão como a alegria ou
o entusiasmo que, por sua vez,
sugere ações como aplaudir a
situação ou aproximar-se de uma
pessoa. Por outro lado, ante um
acontecimento que se nos apresenta
como mau, surge uma paixão como a
ira ou a tristeza que, por sua vez,
sugere ações como a reprovação ou o



distanciamento. Logicamente, há
momentos em que uma situação não
deve ser aplaudida, ainda que o juízo
preliminar dos nossos sentimentos
seja positivo; ou haverá também
momentos em que veremos uma
ofensa onde não há nenhuma, e seria
um erro reagir com um
comportamento de censura. Pode
dizer-se, portanto, que quando as
paixões envolvem um julgamento
verdadeiro são uma ajuda para a
vida cristã, porque tornam possível
fazer o bem espontaneamente, mas
quando estão enraizadas num
julgamento falso, dificultam-na.

Obviamente, quem experimenta
paixões baseadas em perceções
erradas da realidade ainda pode agir
bem, resistindo com esforço a esses
sentimentos. Mas não se pode
manter um esforço continuado
durante a vida inteira, lutando
continuamente contra a investida
das más paixões, fazendo o que não



apetece fazer, ou rejeitando sempre o
que a afetividade está inclinada a
fazer. Uma luta sustentada contra os
próprios sentimentos pode
facilmente levar ao desânimo ou à
exaustão. Se não se conseguir educar
este mundo interior, no final torna-se
difícil discernir o que é bom do que é
mau, porque a mente fica
obscurecida e muitas vezes ceder-se-
á facilmente aos sentimentos tal
como eles vêm, sem os avaliar.

A educação da afetividade

«Educar é introduzir na vida, e a
grandeza da vida é iniciar processos:
ensinar os jovens a iniciar processos
e não a ocupar espaço!»[4]. Foi assim
que uma vez o Papa Francisco
respondeu a uma professora numa
reunião com a comunidade
educativa de uma escola. Esta
recomendação aplica-se também à
formação da afetividade, que não
visa simplesmente controlar as más



inclinações ou bloquear certos
comportamentos, mas sim dar forma,
pouco a pouco, ao mundo dos
sentimentos, para que os
movimentos que surgem
espontaneamente em nós nos
ajudem a fazer o bem de um modo
rápido e natural. Educar os nossos
sentimentos é iniciar um processo
que nos levará a aceitar melhor a
graça de Deus e, assim, a identificar-
nos com Jesus. A afetividade
ordenada permite-nos gostar de
fazer o que é bom; permite que o que
nos apetece fazer coincida, quase
sempre, com o que agrada a Deus.

Para educar os nossos sentimentos é
necessário compreendê-los, para
saber por que surgem. Fomos criados
com uma inclinação natural para o
que é bom para nós: o instinto de
sobrevivência, a tendência sexual, o
desejo de conhecimento, a
necessidade de trabalhar e de ter
amigos, a exigência razoável de



reconhecimento e respeito por parte
dos que nos rodeiam, a procura de
significado e transcendência, e assim
por diante. Todas estas inclinações
naturais são como uma força que sai
de nós em busca do que precisamos.
Quando a tendência encontra
satisfação, produz-se uma
ressonância interior positiva, que é
um sentimento: alegria, gratidão,
serenidade... Mas quando a
tendência se vê frustrada, surge um
sentimento negativo: ira, confusão,
pessimismo...

Contudo, há dois fatores que
deformam o mundo dos sentimentos
e dificultam o funcionamento
harmonioso da nossa alma. O
primeiro é a desordem que o pecado
produziu no sistema de tendências: a
graça da justificação em Cristo
elimina a culpa, mas não nos
devolveu imediatamente a
integridade dos nossos desejos: é um
caminho a ser seguido



progressivamente. O segundo fator
varia de pessoa para pessoa:
dependendo da educação recebida,
do ambiente social e dos pecados
pessoais, o organismo das nossas
tendências pode ser deformado mais
tarde. Para corrigir esta desordem e
evitar que surjam sentimentos
negativos, temos de descer à camada
mais profunda da personalidade e
ordená-la para o bem. E isto é
conseguido por meio das virtudes.

Que são as virtudes?

No início do século XIV, Giotto
encheu de frescos o interior de uma
capela em Pádua, hoje considerada
uma das obras de arte mais
importantes do mundo. Aos lados,
cada quadro apresenta uma cena da
vida de Jesus e Maria, desde a
Anunciação até à Ascensão. Todos
convergem na parede do fundo, que
representa o fim dos tempos: a cena
do Juízo Final, com os bem-



aventurados à direita de Cristo e os
condenados à sua esquerda. Mas há
mais: as paredes laterais, na parte
inferior, a área mais próxima do
espectador, contêm duas séries de
sete imagens que não pertencem
propriamente à história da salvação:
são personificações de sete virtudes e
sete vícios. Nesta sucessão de
imagens, que também se dirigem
para um e outro lado do Senhor,
cheio de majestade, o artista parece
ter querido representar a
colaboração humana nesta história
divina: a nossa possibilidade de
facilitar ou dificultar a obra da graça.

Neste sentido, em certa ocasião S.
Josemaria referia que há muitas
pessoas que «talvez não tenham tido
a oportunidade de ouvir a palavra
divina, ou que a tenham esquecido.
Mas as suas disposições são
humanamente sinceras, leais,
compassivas, honestas. E atrevo-me a
afirmar que quem reúne estas



condições está prestes a ser generoso
com Deus, porque as virtudes
humanas formam o fundamento das
virtudes sobrenaturais»[5].

Mas, que são as virtudes? Podem ser
possuídas, tal como pegamos em
alguma coisa com as mãos, vestimos
um fato, ou calçamos uns sapatos?
Num certo sentido, sim: a
inteligência e a vontade, que são as
nossas faculdades espirituais, e
também os apetites sensíveis, têm a
capacidade de possuir. Embora não
sejam objetos materiais, são
qualidades que, quando
estabilizadas, chamamos bons
hábitos ou virtudes. Estas qualidades
não são visíveis como as formas e as
cores, mas a sua presença numa
pessoa é facilmente notada. Por
exemplo, um matemático realiza
facilmente operações e cálculos que
uma pessoa que não tenha estudado
matemática nem sequer consegue
compreender. O matemático possui



uma ciência, que é uma virtude
intelectual. A pessoa temperada, para
dar outro exemplo, come e bebe o
que é razoável sem grande esforço,
porque possui uma virtude moral,
que é a temperança. Quem não é
dono deste hábito, só com
dificuldade e esforço conseguirá
limitar-se ao que é razoável; e, pelo
contrário, quem tem o vício que se
opõe à temperança, a gula,
facilmente comerá mais do que
devia.

As virtudes morais têm três
dimensões fundamentais. A primeira
é de natureza intelectual: uma vez
que as virtudes têm de regular uma
reação, elas pressupõem o
conhecimento de um estilo de vida, o
de quem segue Cristo. A virtude da
pobreza, por exemplo, pressupõe o
conhecimento do papel que os bens
económicos desempenham na vida
de um cristão. A segunda dimensão
das virtudes é a sua natureza afetiva:



introduzem-se nas tendências que se
dirigem para cada bem concreto,
modificando-as pouco a pouco e
tornando o seu movimento
espontâneo de acordo com o estilo de
vida cristão. Isto consegue-se através
da repetição de atos que são ao
mesmo tempo livres, conformes ao
que é virtuoso, e realizados
precisamente porque são bons. Os
atos que parecem ser bons mas que
são realizados por medo,
conveniência, ou outros motivos
alheios ao bem, não conseguirão
tornar virtuosas as tendências
humanas, porque não moldarão a
afetividade. Por fim, a terceira
dimensão das virtudes é que elas
geram uma predisposição para o
bem: a pessoa virtuosa tem uma
especial facilidade e perspicácia para
distinguir o bem do mal, mesmo em
situações complexas ou imprevistas.

As virtudes libertam-nos



Ao apresentar-se como o bom pastor,
imagem que evocava nos seus
ouvintes a vinda do Salvador do
povo, Jesus diz: «Eu vim para que
tenham vida, e a tenham em
abundância» (Jo 10, 10). Essa vida
abundante e plena é-nos dada pela
graça de Deus, apoiada no nosso
desejo de descobrir e tirar o melhor
do que nos rodeia. Portanto, possuir
estes hábitos torna-nos mais livres;
gradualmente, torna-nos pessoas
mais flexíveis, que sabem descobrir a
forma de fazer o bem em situações
muito diferentes. As virtudes
libertam-nos porque nos permitem
escolher entre os diferentes bens que
se nos apresentam. Os vícios, pelo
contrário, são rígidos, porque geram
automatismos, reações que são
difíceis de abandonar.

A identificação com Cristo, para a
qual o Espírito Santo nos move, passa
por adquirir e consolidar as virtudes
que Jesus ensinou: tanto as virtudes



teologais como as morais. Detivemo-
nos nas segundas, que reordenam o
mundo interior dos sentimentos, tão
importantes para a vida cristã. No
entanto, a força motriz e a raiz de
todas estas virtudes é a caridade.
Sem ela, tudo o resto seria visto como
um peso que oprime a liberdade.
Quando se deseja viver sinceramente
para a glória do Pai, como Cristo
viveu, esse amor guia suavemente as
escolhas, de modo que sejam cada
vez mais semelhantes às de Jesus. O
mandamento com que o Senhor
respondeu ao escriba – amar a Deus
com todo o coração e com todas as
forças – não sabe de obediências
forçadas: necessita de filhos que
empreendem uma tarefa
gratificante, porque sentem como
Jesus sente.

[1] Francisco, Angelus, 25/10/2020.



[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
1764.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1767.

[4] Francisco, Discurso, 06/04/2019.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
74.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-

cristo/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/

	Muito humanos, muito divinos (3): Buscar os sentimentos de Cristo

