opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (3):
Buscar os
sentimentos de
Cristo

Neste terceiro artigo
mergulhamos no coracdo das
virtudes: o que sdo, como
orientam a nossa afetividade e
porque nos tornam mais livres.

18/06/2021

Havia ja vdrias perguntas, lancadas
com a intencdo de fazer Jesus



tropecar no seu discurso. O Senhor ia
respondendo a elas, uma a uma, sem
Se impacientar. No final, um escriba
abre caminho, surpreendido por
tudo o que tinha ouvido. Admirado
com os ensinamentos do Mestre, faz
em publico uma duvida que havia
tempo o preocupava: «Qual é a coisa
mais importante na vida?». Ele, que
estava habituado a cumprir
meticulosamente até as mais
pequenas prescricdes, por vezes
ficava confuso: ndo conseguia saber
0 que era essencial em tudo o que
fazia. E lanca-se com a sua pergunta:
«Qual é o primeiro de todos os
mandamentos?» (Mc 12, 28). Jesus
quer desenredar o interior deste
homem, que procura sinceramente
ser feliz, e serve-Se de algumas
palavras das Escrituras que tém a
fisionomia da linguagem dos
enamorados: «Amaras o Senhor teu
Deus com todo o teu coracdo e com
toda a tua alma e com toda a tua



mente e com todas as tuas
forcas» (Mc 12, 30).

Jesus quer-nos fazer compreender
que a vida daqueles que acreditam
em Deus «ndo pode ser reduzida a
uma obediéncia ansiosa e forcada,
mas deve ter o amor como seu
principio»™. Amar com coracéo,
mente, alma e forca. Mas, como
consegui-lo? S. Paulo indicava o
caminho aos Filipenses: «Tende entre
vOs 0s mesmos sentimentos de
Cristo» (Flp 2, 5); sentir e reagir ante
tudo — pessoas, acontecimentos,
situagdes — como Jesus. Com 0s
sentimentos de Cristo, superam-se as
divisdes interiores que pdem em
risco a estabilidade do amor. Se,
além de seguirmos os passos e as
palavras do Senhor, procurarmos
sentir como Ele, encontraremos
aquela simplicidade e felicidade que
0 escriba ansiava.

A importancia do mundo interior



O Catecismo da Igreja diz-nos que as
paixdes, 0s sentimentos, «Sao
componentes naturais do psiquismo
humano; constituem o lugar de
passagem e asseguram a ligacao
entre a vida sensivel e a vida do
espirito»"; estdo presentes na vida
de cada pessoa e, portanto, estavam
também presentes na vida de Cristo.
Efetivamente, sabemos que Jesus
chorou junto ao tdmulo do seu amigo
Lazaro (cf. Jo 11, 35) e que reagiu
com firmeza aos comerciantes que
tinham convertido o Templo de
Jerusalém num mercado (cf. Jo 2,
3-17). Também O vemos cheio de
alegria ao observar como os simples
acolhem o Evangelho (Mt 11, 25).

Para compreender bem este ambito
da nossa afetividade, devemos
distinguir entre as nossas agoes, por
um lado, e 0s nossos sentimentos ou
paixdes, por outro; ou, por outras
palavras, entre o que fazemos e o
que nos acontece. Dizemos que



atuamos, quando planeamos e
realizamos algo por propria
iniciativa; por exemplo, quando
decidimos comecar a estudar ou ir
visitar um amigo doente. Outras
vezes, pelo contrario, podemos ser
surpreendidos por uma reacao
inesperada face a uma situacdo: ira,
perante uma palavra que
consideramos ofensiva; tristeza,
perante a morte inesperada de uma
pessoa querida; ou inveja, perante
algo valioso que gostariamos de ter.
Estes fenomenos animicos, que
ocorrem sem que nos o decidamos,
sdo chamados sentimentos ou
paixaoes.

Precisamente porque os sentimentos
ndo sdo escolhidos por nos, ndo
constituem um mérito nem um
pecado. Isto ndo significa, contudo,
que sejam sempre neutros, uma vez
que «recebem uma qualificacdo
moral na medida em que dependem

da razio e da vontade»"’; ou seja, na



medida em que sdo ativamente
procurados ou se consente neles,
aceitando-os. A espontaneidade com
que ocorrem em nos também nao
implica que carecam de importancia
para a vida cristd, porque, na
realidade, acontece o contrario: os
sentimentos pressupdem um juizo
preliminar do acontecimento perante
0 qual se manifestam e sugerem uma
linha de conduta posterior. E
podemos molda-los paulatinamente
para que se ajustem cada vez mais ao
que realmente queremos.

Por exemplo, ante um acontecimento
que se nos apresenta como bom,
surge uma paixao como a alegria ou
0 entusiasmo que, por sua vez,
sugere acOes como aplaudir a
situacdo ou aproximar-se de uma
pessoa. Por outro lado, ante um
acontecimento que se nos apresenta
COmo mau, surge uma paixao como a
ira ou a tristeza que, por sua vez,
sugere ac0es como a reprovagao ou o



distanciamento. Logicamente, ha
momentos em que uma situacdo no
deve ser aplaudida, ainda que o juizo
preliminar dos nossos sentimentos
seja positivo; ou havera também
momentos em que veremos uma
ofensa onde ndo ha nenhuma, e seria
um erro reagir com um
comportamento de censura. Pode
dizer-se, portanto, que quando as
paixdes envolvem um julgamento
verdadeiro sdo uma ajuda para a
vida cristd, porque tornam possivel
fazer o bem espontaneamente, mas
quando estdo enraizadas num
julgamento falso, dificultam-na.

Obviamente, quem experimenta
paixdes baseadas em percecoes
erradas da realidade ainda pode agir
bem, resistindo com esforgo a esses
sentimentos. Mas nao se pode
manter um esforco continuado
durante a vida inteira, lutando
continuamente contra a investida
das mas paixdes, fazendo o que nédo



apetece fazer, ou rejeitando sempre o
que a afetividade estd inclinada a
fazer. Uma luta sustentada contra os
proprios sentimentos pode
facilmente levar ao desanimo ou a
exaustdo. Se ndo se conseguir educar
este mundo interior, no final torna-se
dificil discernir o que é bom do que é
mau, porque a mente fica
obscurecida e muitas vezes ceder-se-
a facilmente aos sentimentos tal
como eles vém, sem os avaliar.

A educacdo da afetividade

«Educar é introduzir na vida, e a
grandeza da vida € iniciar processos:
ensinar os jovens a iniciar processos
e ndo a ocupar espaco!»™. Foi assim
que uma vez o Papa Francisco
respondeu a uma professora numa
reunido com a comunidade
educativa de uma escola. Esta
recomendacdo aplica-se também a
formacéao da afetividade, que nédo
visa simplesmente controlar as mas



inclinacdes ou bloquear certos
comportamentos, mas sim dar forma,
pouco a pouco, ao mundo dos
sentimentos, para que 0s
movimentos que surgem
espontaneamente em nos nos
ajudem a fazer o bem de um modo
rapido e natural. Educar os nossos
sentimentos € iniciar um processo
que nos levara a aceitar melhor a
graca de Deus e, assim, a identificar-
nos com Jesus. A afetividade
ordenada permite-nos gostar de
fazer o que é bom; permite que o que
nos apetece fazer coincida, quase
sempre, com o que agrada a Deus.

Para educar 0s nossos sentimentos €
necessario compreendé-los, para
saber por que surgem. Fomos criados
com uma inclina¢do natural para o
que é bom para nos: o instinto de
sobrevivéncia, a tendéncia sexual, o
desejo de conhecimento, a
necessidade de trabalhar e de ter
amigos, a exigéncia razoavel de



reconhecimento e respeito por parte
dos que nos rodeiam, a procura de
significado e transcendéncia, e assim
por diante. Todas estas inclinacdes
naturais sdo como uma forca que sai
de nds em busca do que precisamos.
Quando a tendéncia encontra
satisfacdo, produz-se uma
ressonancia interior positiva, que é
um sentimento: alegria, gratidao,
serenidade... Mas quando a
tendéncia se vé frustrada, surge um
sentimento negativo: ira, confusao,
pessimismo...

Contudo, ha dois fatores que
deformam o mundo dos sentimentos
e dificultam o funcionamento
harmonioso da nossa alma. O
primeiro é a desordem que o pecado
produziu no sistema de tendéncias: a
graca da justificacdo em Cristo
elimina a culpa, mas nédo nos
devolveu imediatamente a
integridade dos nossos desejos: é um
caminho a ser seguido



progressivamente. O segundo fator
varia de pessoa para pessoa:
dependendo da educacdo recebida,
do ambiente social e dos pecados
pessoais, o organismo das nossas
tendéncias pode ser deformado mais
tarde. Para corrigir esta desordem e
evitar que surjam sentimentos
negativos, temos de descer a camada
mais profunda da personalidade e
ordend-la para o bem. E isto é
conseguido por meio das virtudes.

Que sdo as virtudes?

No inicio do século XIV, Giotto
encheu de frescos o interior de uma
capela em Padua, hoje considerada
uma das obras de arte mais
importantes do mundo. Aos lados,
cada quadro apresenta uma cena da
vida de Jesus e Maria, desde a
Anunciacdo até a Ascensdo. Todos
convergem na parede do fundo, que
representa o fim dos tempos: a cena
do Juizo Final, com os bem-



aventurados a direita de Cristo e 0s
condenados a sua esquerda. Mas ha
mais: as paredes laterais, na parte
inferior, a area mais proxima do
espectador, contém duas séries de
sete imagens que ndo pertencem
propriamente a historia da salvacao:
sdo personificagoes de sete virtudes e
sete vicios. Nesta sucessdo de
imagens, que também se dirigem
para um e outro lado do Senhor,
cheio de majestade, o artista parece
ter querido representar a
colaboracdo humana nesta historia
divina: a nossa possibilidade de
facilitar ou dificultar a obra da graca.

Neste sentido, em certa ocasido S.
Josemaria referia que ha muitas
pessoas que «talvez ndo tenham tido
a oportunidade de ouvir a palavra
divina, ou que a tenham esquecido.
Mas as suas disposicdes sdo
humanamente sinceras, leais,
compassivas, honestas. E atrevo-me a
afirmar que quem reune estas



condigOes esta prestes a ser generoso
com Deus, porque as virtudes
humanas formam o fundamento das
virtudes sobrenaturais»®’.

Mas, que sdo as virtudes? Podem ser
possuidas, tal como pegamos em
alguma coisa com as maos, vestimos
um fato, ou calcamos uns sapatos?
Num certo sentido, sim: a
inteligéncia e a vontade, que sdo as
nossas faculdades espirituais, e
também os apetites sensiveis, tém a
capacidade de possuir. Embora ndo
sejam objetos materiais, sdo
qualidades que, quando
estabilizadas, chamamos bons
habitos ou virtudes. Estas qualidades
ndo sdo visiveis como as formas e as
cores, mas a sua presenc¢a numa
pessoa é facilmente notada. Por
exemplo, um matematico realiza
facilmente operacgoes e calculos que
uma pessoa que ndo tenha estudado
matematica nem sequer consegue
compreender. O matematico possui



uma ciéncia, que € uma virtude
intelectual. A pessoa temperada, para
dar outro exemplo, come e bebe o
que € razoavel sem grande esforgo,
porque possui uma virtude moral,
que é a temperanca. Quem ndao é
dono deste habito, s com
dificuldade e esforco conseguira
limitar-se ao que é razoavel; e, pelo
contrario, quem tem o vicio que se
opOe a temperanca, a gula,
facilmente comera mais do que
devia.

As virtudes morais tém trés
dimensdes fundamentais. A primeira
€ de natureza intelectual: uma vez
que as virtudes tém de regular uma
reacao, elas pressupdem o
conhecimento de um estilo de vida, o
de quem segue Cristo. A virtude da
pobreza, por exemplo, pressupoe o
conhecimento do papel que os bens
economicos desempenham na vida
de um cristdo. A segunda dimensao
das virtudes é a sua natureza afetiva:



introduzem-se nas tendéncias que se
dirigem para cada bem concreto,
modificando-as pouco a pouco e
tornando o seu movimento
espontaneo de acordo com o estilo de
vida cristao. Isto consegue-se através
da repeticdo de atos que sdo ao
mesmo tempo livres, conformes ao
que é virtuoso, e realizados
precisamente porque sdo bons. Os
atos que parecem ser bons mas que
sdo realizados por medo,
conveniéncia, ou outros motivos
alheios ao bem, ndo conseguirdo
tornar virtuosas as tendéncias
humanas, porque ndo moldardo a
afetividade. Por fim, a terceira
dimensao das virtudes é que elas
geram uma predisposicdo para o
bem: a pessoa virtuosa tem uma
especial facilidade e perspicacia para
distinguir o bem do mal, mesmo em
situacdes complexas ou imprevistas.

As virtudes libertam-nos



Ao apresentar-se como o bom pastor,
imagem que evocava nos seus
ouvintes a vinda do Salvador do
povo, Jesus diz: «Eu vim para que
tenham vida, e a tenham em
abundancia» (Jo 10, 10). Essa vida
abundante e plena é-nos dada pela
graca de Deus, apoiada no nosso
desejo de descobrir e tirar o melhor
do que nos rodeia. Portanto, possuir
estes habitos torna-nos mais livres;
gradualmente, torna-nos pessoas
mais flexiveis, que sabem descobrir a
forma de fazer o bem em situagdes
muito diferentes. As virtudes
libertam-nos porque nos permitem
escolher entre os diferentes bens que
se nos apresentam. Os vicios, pelo
contrario, sdo rigidos, porque geram
automatismos, reacdes que sdo
dificeis de abandonar.

A identificacdo com Cristo, para a
qual o Espirito Santo nos move, passa
por adquirir e consolidar as virtudes
que Jesus ensinou: tanto as virtudes



teologais como as morais. Detivemo-
nos nas segundas, que reordenam o
mundo interior dos sentimentos, tdo
importantes para a vida cristd. No
entanto, a forca motriz e a raiz de
todas estas virtudes € a caridade.
Sem ela, tudo o resto seria visto como
um peso que oprime a liberdade.
Quando se deseja viver sinceramente
para a gloria do Pai, como Cristo
viveu, esse amor guia suavemente as
escolhas, de modo que sejam cada
vez mais semelhantes as de Jesus. O
mandamento com que o Senhor
respondeu ao escriba — amar a Deus
com todo o coragdo e com todas as
forcas — ndo sabe de obediéncias
forcadas: necessita de filhos que
empreendem uma tarefa
gratificante, porque sentem como
Jesus sente.

[1] Francisco, Angelus, 25/10/2020.



[2] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1764.

[3] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1767.

[4] Francisco, Discurso, 06/04/2019.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
74.

Angel Rodriguez Lufio

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-
cristo/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-iii-sentimentos-cristo/

	Muito humanos, muito divinos (3): Buscar os sentimentos de Cristo

