
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (9): O
dom de ver com
Deus

Algumas virtudes que
preparam para ser alma
contemplativa no ambiente
quotidiano.

02/12/2021

Observar com atenção e amor a
realidade: nessa descrição coincidem
muitos pensadores, homens de
ciência ou artistas, que cultivaram a
arte da contemplação. Descobrir a



riqueza de verdade e de beleza que
se encontra por detrás daquilo que
existe, inclusive onde não
suspeitávamos; despojar-nos das
nossas ânsias de controlar tudo para
desfrutar daquilo que temos entre
mãos, especialmente do pequeno.
Porque é que, apesar de se tratar
simplesmente de observar de uma
determinada maneira, às vezes nos
parece ser tão complicado? Aprender
a fazê-lo alegra-nos de maneira
especial porque sabemos que, se
tudo o que foi criado merece a
contemplação dos homens, muito
mais merece o seu Criador, em cuja
infinita beleza se refletem todas as
maravilhas conhecidas.

Fomos criados por Deus para a
contemplação; esta será perfeita na
vida futura, quando virmos o Criador
cara a cara e, n’Ele, compreendermos
com clareza e desfrutemos de todas
as coisas. No entanto, como
recordava S. Josemaria, já estamos



chamados agora, em cada instante,
em cada dia, a «ver Deus em todas as
coisas da terra: nas pessoas, nos
sucessos, naquilo que é grande e no
que parece pequeno, naquilo que nos
agrada e no que se considera
doloroso»[1]. Queremos converter
tudo em louvor, agradecimento,
reparação e petição. Não olhamos
para Deus apesar da agitação diária,
mas, precisamente, através dela,
usando-a como trampolim para nos
metermos no céu.

Então, surgirá em nós aquilo que S.
Tomás de Aquino definia como uma
«simples intuição da verdade que
procede do amor»[2]. Trata-se de uma
forma de ver a realidade que não
depende da instrução recebida ou da
ocupação: está ao alcance de todos,
em todo o momento, porque nasce do
amor recebido de Deus que
impregna o nosso olhar. Todos os
santos, tão diferentes entre si, doutos
e menos doutos, dedicados a tarefas



tão variadas, viram crescer nas suas
vidas esta proximidade com o
Criador. Por isso, talvez a primeira
coisa a recordar seja o que diz o
Catecismo da Igreja: que a
contemplação é um dom[3]. Não é
algo que possamos conseguir só com
a força da nossa vontade, à custa de
planificações ou estratégias. Perante
os dons de Deus devemos antes de
tudo, abrir-nos, dispor-nos a acolhê-
los e isso exige cultivar algumas
virtudes que preparam o terreno.

Valentia para abrir a porta

«Olha que Eu estou à porta e bato –
diz-nos o Senhor–, se alguém ouvir a
minha voz e abrir a porta, Eu
entrarei na sua casa e cearei com ele
e ele comigo» (cf. Ap 3, 20). Na capela
do Keble College da Universidade de
Oxford, há um quadro intitulado «A
luz do mundo», que representa esta
cena do Apocalipse. Jesus aparece
vestido de rei com uma lanterna que



traz luz à casa, enquanto bate
subtilmente à porta. No chão
destacam-se as ervas daninhas que
cresceram porque a porta estava há
muito tempo fechada.

O Senhor, para nos oferecer uma
vida contemplativa, pede-nos que
abramos a porta do nosso coração
diariamente, como naquela pintura
de meados do século XIX. A reação de
Adão e Eva, nossos primeiros pais,
depois da perda da sua inocência, foi
precisamente a contrária: esconder-
se e empenhar-se em fechar a porta
para evitar o olhar de Deus… E nós,
seus descendentes, conservamos
alguma coisa dessa tendência. Trata-
se talvez de um infundado medo
daquilo que nos possa pedir, medo
de nos sentirmos dependentes,
incerteza de perder o breve controlo
sobre as nossas vidas. Ou talvez
simplesmente preferirmos uma
cómoda inércia que nos mantenha
afastados do espiritual devido ao



esforço que supõe dispor-se a
receber esse dom.

«Repete-se de certa forma a cena de
Belém cada dia. É possível que – não
com a boca, mas com os factos –
tenhamos dito: non est locus in
diversorio, não há pousada para ti no
meu coração. Ai, Senhor, perdoa-
me!»[4]. Para além de outros
obstáculos que às vezes nos podem
parecer mais importantes de
enfrentar, como a falta de tempo, a
aridez, a dispersão ou a própria
indignidade, esta estranha suspeita
em relação a Deus costuma ser a
erva daninha que é preciso podar
para abrir a porta do nosso coração e
assim poder partilhar o olhar com o
nosso Criador.

Humildade e desprendimento que
nos tornam ligeiros

«A oração contemplativa (…) só pode
ser acolhida na humildade e na
pobreza»[5]. Isto implica, em primeiro



lugar, a difícil tarefa de aceitar
serenamente a verdade sobre nós
próprios e sobre os outros. Não
podemos dispor-nos a receber o dom
de observar as coisas como Deus faz
se continuamente colocamos
máscaras, se as inventamos para os
outros ou se cobrimos a realidade
com uma fantasia pessoal, por
melhor que esta possa parecer. A
linguagem de Jesus é sempre simples
e profunda, olha para as coisas tal
como são, sempre com misericórdia,
enquanto nós muitas vezes podemos
ser um pouco complicados,
superficiais ou julgar com soberba
aquilo que nos rodeia.

«Se conhecesses o dom que Deus tem
para dar e quem é que te diz: “dá-me
de beber”» (cf. Jo 4, 10), diz Jesus à
samaritana. E também, noutra
ocasião, pergunta ao apóstolo Filipe:
«Há tanto tempo que estou convosco
e ainda não me conheces?» (Jo 14, 9).
A humildade leva-nos também a



reconhecer que sabemos pouco do
Senhor e da sua maneira de reinar
no mundo. «Chegado aos cinquenta
anos estou como uma criança que
balbucia: estou a começar e
recomeçar»[6], dizia S. Josemaria na
sua oração, pouco antes de ir para o
céu. Ao evitar a nossa tendência de
querer dominar tudo com a escassa
luz do nosso critério, Deus poderá
revelar-nos aquilo que esconde a
sábios e entendidos (cf. Mt 11, 25).

Por outro lado, para sermos
contemplativos, temos de usar os
bens terrenos de tal modo que nos
ajudem a aderir aos eternos e não o
contrário. Um coração que não se
apega aos bens materiais é hábil para
os espirituais, é ligeiro para
empreender o voo para Deus, cede o
lugar aos dons da graça. Jesus,
Criador e Senhor do mundo, viveu
desprendido de tudo numa aldeia
humilde. Passou frio no inverno,
calor no verão, dispôs de bens



escassos e cuidava-os muito. Em
suma, trata-se de não pôr nas coisas
terrenas a perfeição que só Deus
merece.

No entanto, se a pobreza facilita a
contemplação, também sucede o
contrário porque ambas se
alimentam. «Quando contemplamos
–explica o Papa Francisco–,
descobrimos nos outros e na
natureza algo muito maior que a sua
utilidade (…). Como muitos mestres
espirituais ensinaram, o céu, a terra,
o mar, cada criatura possui esta
capacidade icónica, esta capacidade
mística de nos conduzir de volta ao
Criador e à comunhão com a criação
(…). Aquele que contempla desta
maneira sente espanto não apenas
pelo que vê, mas também porque se
sente parte integral desta beleza,
sentindo-se chamado a guardá-la.»[7]

Perante a lógica de agarrar tudo para
si mesmo, podemos cultivar o
espanto e o cuidado: essa é a lógica



de Deus, que contempla
amorosamente a sua criação.

Procurar essa bendita solidão para
rezar

O fundo marinho esconde muitas
maravilhas que não se veem da
margem: corais, plantas, peixes, de
múltiplas formas e cores; conchas,
pérolas, inclusive tesouros ou peças
arqueológicas de grande valor. Para
aceder a isto tudo, os mergulhadores
têm no seu equipamento um cinto de
placas de chumbo. Longe de ser um
incómodo, esse objeto dá-lhes peso
debaixo de água para contrabalançar
a tendência do corpo de flutuar e
regressar à superfície. De igual
forma, todos necessitamos de peso
interior para nadar no mar da
contemplação de Deus, longe da
superfície e da distração.

S. Gregório Magno afirmava que o
primeiro passo para a alma
conseguir contemplar a natureza



invisível de Deus é aprender a
recolher-se em si mesma.[8] Os
Evangelhos mostram-nos Jesus a
rezar com frequência em lugares
tranquilos e afastados. Se o Filho de
Deus sentia essa necessidade de estar
a sós com o seu Pai, ainda mais o
precisaremos nós. Temos de perder o
medo que talvez nos produza o
silêncio, procurar «essa bendita
solidão que tanta falta te faz para
teres em andamento a vida
interior»[9].

No século XVI, um casal espanhol
pediu a S. Pedro de Alcântara que os
ensinasse a dialogar com Deus. Entre
os seus conselhos, o místico
castelhano dizia que «se o tempo da
oração é breve, gasta-se todo em
acalmar a imaginação e sossegar o
coração; e quando já está quieto,
termina-se a oração no momento em
que fazia mais falta»[10]. Por isso, é
sempre bom fazer as nossas práticas
de piedade sem pressas, com tempo



suficiente, evitando estar com «os
sentidos despertos e a alma
adormecida»[11].

Uma dieta para saborear o
quotidiano

A tecnologia oferece-nos um acesso
rápido a uma infinidade de
informação e uma rápida
comunicação. Sabemos bem que esta
vantagem, quando nos descuidamos,
converte-se numa má companhia
para o nosso diálogo com Deus. Se os
sentidos se habituarem apenas a
essas velocidades e estímulos,
quando outra tarefa exige uma
atividade distinta da mente é fácil
cair na dispersão. Procuram-se,
então, reforços afetivos constantes
para estar bem, à margem da
sobriedade do habitual, de que foge
quase inconscientemente. Esta
atitude pode inclusive afetar as
outras pessoas porque, como explica
Santa Faustina Kowalska, «as almas



menos recolhidas (superficiais)
querem que as outras as imitem
porque são para elas um
arrependimento contínuo»[12].

Para nos dispormos melhor para a
oração, pode ser útil uma saudável 
dieta digital como fazem os
desportistas que querem correr
longas distâncias: saber prescindir
em alguns momentos da semana dos
dispositivos eletrónicos; aprender a
contemplar serenamente a natureza,
uma paisagem, uma obra de arte; ler
um bom livro ou ver um bom filme,
sem se deixar interromper por
qualquer coisa... Todas estas
atividades requerem algum esforço
da nossa parte. Mas, em
contrapartida, oferecem a
recompensa de descobrir camadas
mais profundas da realidade,
exercitam o nosso olhar para poder
receber, como dom, cada vez com
mais proximidade o olhar de Deus.



Pelo caminho, no entanto, não
podemos desanimar. Aquilo que dos
nossos tempos de oração mais agrada
a Deus é a boa vontade de o
acompanhar, a nossa simples
presença e companhia, como a de
uma criança pequena com os seus
pais. Animados por esta atitude filial,
podemos ser valentes para superar a
inquietação perante o aparente
silêncio e solidão da oração. Nenhum
recurso que utilizemos a rezar
substitui o impulso genuíno de tratar
Deus de tu a tu, a decisão livre e
discreta lhe dizer um "adoro-te"
insubstituível, que mais ninguém
pode dizer no nosso lugar.

[1] S. Josemaria, Meditação, 25-
XII-1973.

[2] Cf. São Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, c. 180, a. 3; a. 6.



[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
2713.

[4] S. Josemaria, citado em Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
2713.

[6] S. Josemaria, citado em Salvador
Bernal, p. 357.

[7] Francisco, Audiência, 16-IX-2020.

[8] S. Gregório Magno, Homilias
sobre Ezequiel, II,5,9.

[9] S. Josemaria, Caminho, n. 304.

[10] S. Pedro de Alcântara, Tratado
da oração e da meditação, XII,6.

[11] S. Josemaria, Caminho, n. 368.

[12] Sta. Faustina Kowalska, Diário,
n. 147.



Pablo Edo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-

ver-com-deus/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/

	Muito humanos, muito divinos (9): O dom de ver com Deus

