opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (9): O
dom de ver com
Deus

Algumas virtudes que
preparam para ser alma
contemplativa no ambiente
quotidiano.

02/12/2021

Observar com atencdo e amor a
realidade: nessa descri¢ao coincidem
muitos pensadores, homens de
ciéncia ou artistas, que cultivaram a
arte da contemplacdo. Descobrir a



riqueza de verdade e de beleza que
se encontra por detras daquilo que
existe, inclusive onde nao
suspeitavamos; despojar-nos das
nossas ansias de controlar tudo para
desfrutar daquilo que temos entre
maos, especialmente do pequeno.
Porque é que, apesar de se tratar
simplesmente de observar de uma
determinada maneira, as vezes nos
parece ser tdo complicado? Aprender
a fazé-lo alegra-nos de maneira
especial porque sabemos que, se
tudo o que foi criado merece a
contemplacdo dos homens, muito
mais merece o seu Criador, em cuja
infinita beleza se refletem todas as
maravilhas conhecidas.

Fomos criados por Deus para a
contemplacdo; esta sera perfeita na
vida futura, quando virmos o Criador
cara a cara e, n’Ele, compreendermos
com clareza e desfrutemos de todas
as coisas. No entanto, como
recordava S. Josemaria, ja estamos



chamados agora, em cada instante,
em cada dia, a «ver Deus em todas as
coisas da terra: nas pessoas, nos
sucessos, naquilo que é grande e no
que parece pequeno, naquilo que nos
agrada e no que se considera
doloroso»". Queremos converter
tudo em louvor, agradecimento,
reparacdo e peticdo. Nao olhamos
para Deus apesar da agitagdo diaria,
mas, precisamente, através dela,
usando-a como trampolim para nos
metermos no céu.

Entdo, surgira em nos aquilo que S.
Tomads de Aquino definia como uma
«simples intuicdo da verdade que
procede do amor»®. Trata-se de uma
forma de ver a realidade que nado
depende da instrucdo recebida ou da
ocupacdo: esta ao alcance de todos,
em todo o momento, porque nasce do
amor recebido de Deus que
impregna o nosso olhar. Todos os
santos, tdo diferentes entre si, doutos
e menos doutos, dedicados a tarefas



tdo variadas, viram crescer nas suas
vidas esta proximidade com o
Criador. Por isso, talvez a primeira
coisa a recordar seja o que diz o
Catecismo da Igreja: que a
contemplacdo é um dom™. Néo é
algo que possamos conseguir s6 com
a forca da nossa vontade, a custa de
planificacdes ou estratégias. Perante
os dons de Deus devemos antes de
tudo, abrir-nos, dispor-nos a acolhé-
los e isso exige cultivar algumas
virtudes que preparam o terreno.

Valentia para abrir a porta

«Olha que Eu estou a porta e bato -
diz-nos o Senhor-, se alguém ouvir a
minha voz e abrir a porta, Eu
entrarei na sua casa e cearei com ele
e ele comigo» (cf. Ap 3, 20). Na capela
do Keble College da Universidade de
Oxford, ha um quadro intitulado «A
luz do mundo», que representa esta
cena do Apocalipse. Jesus aparece
vestido de rei com uma lanterna que



traz luz a casa, enquanto bate
subtilmente a porta. No chao
destacam-se as ervas daninhas que
cresceram porque a porta estava ha
muito tempo fechada.

O Senhor, para nos oferecer uma
vida contemplativa, pede-nos que
abramos a porta do nosso coracao
diariamente, como naquela pintura
de meados do século XIX. A reacdo de
Adao e Eva, nossos primeiros pais,
depois da perda da sua inocéncia, foi
precisamente a contraria: esconder-
se e empenhar-se em fechar a porta
para evitar o olhar de Deus... E nos,
seus descendentes, conservamos
alguma coisa dessa tendéncia. Trata-
se talvez de um infundado medo
daquilo que nos possa pedir, medo
de nos sentirmos dependentes,
incerteza de perder o breve controlo
sobre as nossas vidas. Ou talvez
simplesmente preferirmos uma
comoda inércia que nos mantenha
afastados do espiritual devido ao



esforco que supoe dispor-se a
receber esse dom.

«Repete-se de certa forma a cena de
Belém cada dia. E possivel que — néo
com a boca, mas com os factos —
tenhamos dito: non est locus in
diversorio, ndo ha pousada para ti no
meu coracgdo. Ai, Senhor, perdoa-
me!»™, Para além de outros
obstaculos que as vezes nos podem
parecer mais importantes de
enfrentar, como a falta de tempo, a
aridez, a dispersdo ou a propria
indignidade, esta estranha suspeita
em relacdo a Deus costuma ser a
erva daninha que é preciso podar
para abrir a porta do nosso coracao e
assim poder partilhar o olhar com o
nosso Criador.

Humildade e desprendimento que
nos tornam ligeiros

«A oragdo contemplativa (...) s6 pode
ser acolhida na humildade e na
pobreza»"'. Isto implica, em primeiro



lugar, a dificil tarefa de aceitar
serenamente a verdade sobre nos
proprios e sobre os outros. Nao
podemos dispor-nos a receber o dom
de observar as coisas como Deus faz
se continuamente colocamos
mascaras, se as inventamos para o0s
outros ou se cobrimos a realidade
com uma fantasia pessoal, por
melhor que esta possa parecer. A
linguagem de Jesus é sempre simples
e profunda, olha para as coisas tal
como sdo, sempre com misericordia,
enquanto ndés muitas vezes podemos
ser um pouco complicados,
superficiais ou julgar com soberba
aquilo que nos rodeia.

«Se conhecesses o dom que Deus tem
para dar e quem € que te diz: “da-me
de beber”» (cf. Jo 4, 10), diz Jesus a
samaritana. E também, noutra
ocasido, pergunta ao apostolo Filipe:
«Ha tanto tempo que estou convosco
e ainda ndo me conheces?» (Jo 14, 9).
A humildade leva-nos também a



reconhecer que sabemos pouco do
Senhor e da sua maneira de reinar
no mundo. «Chegado aos cinquenta
anos estou como uma crianca que
balbucia: estou a comecar e
recomecar»'®, dizia S. Josemaria na
sua orac¢ao, pouco antes de ir para o
céu. Ao evitar a nossa tendéncia de
querer dominar tudo com a escassa
luz do nosso critério, Deus podera
revelar-nos aquilo que esconde a
sabios e entendidos (cf. Mt 11, 25).

Por outro lado, para sermos
contemplativos, temos de usar os
bens terrenos de tal modo que nos
ajudem a aderir aos eternos e ndo o
contrario. Um coracdo que nao se
apega aos bens materiais é habil para
0s espirituais, é ligeiro para
empreender o voo para Deus, cede o
lugar aos dons da graca. Jesus,
Criador e Senhor do mundo, viveu
desprendido de tudo numa aldeia
humilde. Passou frio no inverno,
calor no verdo, dispos de bens



escassos e cuidava-os muito. Em
suma, trata-se de ndo por nas coisas
terrenas a perfeicdo que so Deus
merece.

No entanto, se a pobreza facilita a
contemplacdo, também sucede o
contrario porque ambas se
alimentam. «Quando contemplamos
—explica o Papa Francisco-,
descobrimos nos outros e na
natureza algo muito maior que a sua
utilidade (...). Como muitos mestres
espirituais ensinaram, o céu, a terra,
0 mar, cada criatura possui esta
capacidade iconica, esta capacidade
mistica de nos conduzir de volta ao
Criador e a comunhao com a criagao
(...). Aquele que contempla desta
maneira sente espanto ndo apenas
pelo que vé, mas também porque se
sente parte integral desta beleza,
sentindo-se chamado a guarda-la.»"”
Perante a logica de agarrar tudo para
si mesmo, podemos cultivar o
espanto e o cuidado: essa é a logica



de Deus, que contempla
amorosamente a sua criacao.

Procurar essa bendita soliddo para
rezar

O fundo marinho esconde muitas
maravilhas que ndo se veem da
margem: corais, plantas, peixes, de
multiplas formas e cores; conchas,
pérolas, inclusive tesouros ou pecas
arqueoldgicas de grande valor. Para
aceder a isto tudo, os mergulhadores
tém no seu equipamento um cinto de
placas de chumbo. Longe de ser um
incomodo, esse objeto da-lhes peso
debaixo de agua para contrabalancar
a tendéncia do corpo de flutuar e
regressar a superficie. De igual
forma, todos necessitamos de peso
interior para nadar no mar da
contemplacdo de Deus, longe da
superficie e da distracao.

S. Gregorio Magno afirmava que o
primeiro passo para a alma
conseguir contemplar a natureza



invisivel de Deus é aprender a
recolher-se em si mesma.”® Os
Evangelhos mostram-nos Jesus a
rezar com frequéncia em lugares
tranquilos e afastados. Se o Filho de
Deus sentia essa necessidade de estar
a s0s com o seu Pai, ainda mais o
precisaremos nos. Temos de perder o
medo que talvez nos produza o
siléncio, procurar «essa bendita
soliddo que tanta falta te faz para
teres em andamento a vida
interior»".

No século XVI, um casal espanhol
pediu a S. Pedro de Alcantara que os
ensinasse a dialogar com Deus. Entre
os seus conselhos, o mistico
castelhano dizia que «se o tempo da
oracao € breve, gasta-se todo em
acalmar a imaginacao e sossegar o
coracao; e quando ja esta quieto,
termina-se a oracdo no momento em
que fazia mais falta»""". Por isso, é
sempre bom fazer as nossas praticas
de piedade sem pressas, com tempo



suficiente, evitando estar com «0s
sentidos despertos e a alma
adormecida»™.

Uma dieta para saborear o
quotidiano

A tecnologia oferece-nos um acesso
rapido a uma infinidade de
informacdo e uma rapida
comunicac¢do. Sabemos bem que esta
vantagem, quando nos descuidamos,
converte-se numa ma companhia
para o nosso dialogo com Deus. Se 0s
sentidos se habituarem apenas a
essas velocidades e estimulos,
quando outra tarefa exige uma
atividade distinta da mente é facil
cair na dispersdo. Procuram-se,
entdo, reforcos afetivos constantes
para estar bem, a margem da
sobriedade do habitual, de que foge
quase inconscientemente. Esta
atitude pode inclusive afetar as
outras pessoas porque, como explica
Santa Faustina Kowalska, «as almas



menos recolhidas (superficiais)
querem que as outras as imitem
porque sdo para elas um

arrependimento continuo»"?.

Para nos dispormos melhor para a
oracdo, pode ser util uma saudavel
dieta digital como fazem os
desportistas que querem correr
longas distancias: saber prescindir
em alguns momentos da semana dos
dispositivos eletronicos; aprender a
contemplar serenamente a natureza,
uma paisagem, uma obra de arte; ler
um bom livro ou ver um bom filme,
sem se deixar interromper por
qualquer coisa... Todas estas
atividades requerem algum esforco
da nossa parte. Mas, em
contrapartida, oferecem a
recompensa de descobrir camadas
mais profundas da realidade,
exercitam o nosso olhar para poder
receber, como dom, cada vez com
mais proximidade o olhar de Deus.



Pelo caminho, no entanto, nao
podemos desanimar. Aquilo que dos
nossos tempos de oragdo mais agrada
a Deus é a boa vontade de o
acompanhar, a nossa simples
presenca e companhia, como a de
uma criancga pequena com 0sS seus
pais. Animados por esta atitude filial,
podemos ser valentes para superar a
inquietacdo perante o aparente
siléncio e soliddo da oracdo. Nenhum
recurso que utilizemos a rezar
substitui o impulso genuino de tratar
Deus de tu a tu, a decisao livre e
discreta lhe dizer um "adoro-te"
insubstituivel, que mais ninguém
pode dizer no nosso lugar.

[1] S. Josemaria, Meditacao, 25-
XII-1973.

[2] Cf. Sdo Tomas de Aquino, Suma
Teologica, I1-11, c. 180, a. 3; a. 6.



[3] Catecismo da Igreja Catodlica, n.
2713.

[4] S. Josemaria, citado em Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

[5] Catecismo da Igreja Catodlica, n.
2713.

[6] S. Josemaria, citado em Salvador
Bernal, p. 357.

[7] Francisco, Audiéncia, 16-IX-2020.

[8] S. Gregorio Magno, Homilias
sobre Ezequiel, 11,5,9.

[9] S. Josemaria, Caminho, n. 304.

[10] S. Pedro de Alcantara, Tratado
da oragdo e da meditagdo, XI1,6.

[11] S. Josemaria, Caminho, n. 368.

[12] Sta. Faustina Kowalska, Didrio,
n. 147.



Pablo Edo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-
ver-com-deus/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-ver-com-deus/

	Muito humanos, muito divinos (9): O dom de ver com Deus

