
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (6):
Até pôr em prática

Parar para pensar, escolher o
caminho, passar à ação. Três
momentos essenciais que dão
forma à prudência, a virtude
necessária para fazer o bem no
único lugar real: aqui e agora.

03/09/2021

Num quadro a óleo que se conserva
em Berlim, Rembrandt retratou em
1627 um velho sentado à frente de
uma mesa, no meio da penumbra. À



sua volta amontoam-se moedas de
ouro e títulos de propriedade. Entre
os objetos figura também um relógio,
premonição de que as suas horas
estão contadas. O velho usa óculos
devido à sua fraca visão, e ilumina a
mesa e as suas posses com uma vela,
que cobre com a mão direita: uma
luz incerta, como um fio de vida, que
rapidamente se extinguirá.

Assim imaginava este grande artista
a parábola que Jesus contou numa
ocasião perante uma multidão de
milhares de pessoas: «O campo dum
homem rico tinha produzido
excelente colheita. Ele pensou
consigo: ‘Que hei de fazer, pois não
tenho onde guardar a minha
colheita? Vou fazer assim: Deitarei
abaixo os meus celeiros para
construir outros maiores, onde
guardarei todo o meu trigo e os meus
bens. Então poderei dizer a mim
mesmo: Minha alma, tens muitos
bens em depósito para longos anos.



Descansa, come, bebe, regala-te’. Mas
Deus respondeu-lhe: ‘Insensato! Esta
noite terás de entregar a tua alma. O
que preparaste, para quem será?’
Assim acontece a quem acumula
para si, em vez de se tornar rico aos
olhos de Deus» (Lc 12, 16-21).

Deus qualifica este rico de
"insensato" ou imprudente. «O
homem que todos conheciam como
inteligente e afortunado é um idiota
aos olhos de Deus: «insensato», diz-
lhe. Perante aquilo que é
verdadeiramente autêntico, aparece
com todos os seus cálculos
estranhamente insensato e míope,
porque nesses cálculos tinha-se
esquecido do mais importante: que a
sua alma desejava algo mais que
bens e alegrias, e que em algum dia
se iria encontrar diante de Deus»[1].
Este homem não se dava conta de
que o sentido da sua vida se resumia
ao amor a Deus e ao próximo. Por
isso, quando teve oportunidade de



fazer algo pelos outros, não
conseguiu pensar mais além de si
próprio. No fundo, ignorava «como
são e estão verdadeiramente as
coisas»; não podia atuar bem, porque
«o bem é aquilo que está de acordo
com a realidade»[2]. Por isso é
insensato. Por isso é imprudente.

As falsas prudências

A prudência é a virtude que conecta
a nossa atuação com a realidade:
prudente é o homem a quem as
coisas lhe parecem como realmente 
são. Com base nesta conexão com a
realidade, esta virtude leva a
escolher os meios adequados para
conseguir um fim bom, e colocá-los
em prática. Ou seja, a prudência não
entende por bom qualquer fim. Por
isso, dizia S. Josemaria, «Temos de
perguntar sempre a nós próprios:
prudência, para quê?»[3] E
respondemos: para amar a Deus e
aos outros. Como escreveu Santo



Agostinho, «a prudência é o amor
que sabe discernir o útil para ir a
Deus, daquilo que pode afastar
d’Ele»[4].

A prudência necessita de estar
acompanhada pela fé e pela caridade
para não degenerar numa das suas
caricaturas. Existem, com efeito,
duas falsas prudências. Por um lado,
está a simples "prudência da
carne" (cf. Rm 8, 6), a de quem se
foca unicamente nos prazeres e nos
bens sensíveis, e procura apenas o
seu disfrute e posse, sem atender a
outros fins mais importantes[5].
«Chama-a de razão e utiliza-a
unicamente para ser mais besta do
que todas as bestas»[6], diz a este
respeito Mefistófeles, numa famosa
obra de Goethe. Por outro lado,
temos a "astúcia": a habilidade para
procurar os meios que permitem
obter um fim perverso. Este fim



não tem de ser necessariamente
sensível, como se o prazer fosse algo
mau por si; pode consistir, por
exemplo, numa procura egoísta da
própria segurança, sem ter em conta
as necessidades dos outros[7], como
sucede no caso do rico da nossa
parábola.

A verdadeira prudência, afirma o
Catecismo da Igreja Católica, «dispõe
a razão prática para discernir, em
qualquer circunstância, o nosso
verdadeiro bem e para escolher os
justos meios de o atingir»[8]. Esse
verdadeiro bem não se limita ao da
sensibilidade, mas abarca a pessoa
na sua integridade; é o bem que
surge da verdade das próprias coisas,
e não apenas dos meus desejos.
Consiste em dar a cada um o que é
seu, em perseverar no caminho que
nos fará mais felizes – a santidade, o
amor, a fidelidade – apesar das
dificuldades que encontremos; é o
gozo dos prazeres sensíveis em



harmonia com a verdade do nosso
ser.

Esta definição da prudência fala de
um discernimento e de uma escolha.
Para o primeiro – «discernir o
verdadeiro bem» – precisamos de
afinar a nossa vontade e o nosso
coração, de maneira que amem e
desejem o bem verdadeiro.
Consegue-se isto com as outras
virtudes, especialmente com a
justiça, mas também com a fortaleza
e a temperança. As virtudes morais,
com efeito, indicam o bem para a
prudência: só com elas pode
orientar-se para os fins bons e
«escolher os justos meios» para os
realizar. Mas, ao mesmo tempo, na
definição de qualquer ato virtuoso
entra a prudência como medida,
porque é ela que conecta a ação com
a realidade e decide, aqui e agora, o
meio termo, o melhor, entre dois
extremos viciosos. Ou seja, a
prudência é simultaneamente um



requisito para o crescimento das
demais virtudes morais e um
resultado delas. É como um círculo
virtuoso. E por isso são tão
importantes a educação e o ambiente
no qual vivemos: aí aprendemos a
amar e a saborear o verdadeiro bem,
não por meio de raciocínios, mas
através da identificação com quem
amamos.

Deliberação: parar para pensar

Ao estudar com profundidade a
prudência, S. Tomás de Aquino
distingue nela três etapas:
deliberação, decisão e império. Os
dois primeiros dão-se unicamente na
nossa razão; o terceiro, pelo
contrário, leva-nos à ação[9]. Estes
três atos podem identificar-se
claramente noutro relato de Jesus: a
parábola das virgens insensatas e
prudentes, onde o Senhor compara o
Reino dos céus com uma parte da



celebração das bodas judias (cf. Mt
25, 1-13).

A cerimónia que aparece na parábola
consistia em conduzir a noiva, com
certas formalidades, até à casa do
noivo. Ao final do dia, normalmente
ao entardecer de uma quarta-feira,
os convidados entretinham-se na
casa da mulher. O noivo chegava um
pouco antes da meia-noite, com os
seus amigos mais próximos, para se
encontrar com a esposa. Iluminado
pelas chamas das candeias, era
recebido pelos convidados. Era
costume que, também ali, dez
mulheres esperassem o noivo com
candeias suspensas por bastões,
lembrando as solenidades judias.
Sobre as dez virgens diz Jesus que
«tomaram as suas candeias» e
«saíram ao encontro do noivo». Toda
a comitiva tinha então de se deslocar,
acompanhada pela luz destas
candeias, até à casa paterna do
noivo, onde teriam lugar as bodas.



No entanto, nem todas estavam
preparadas para intervir. Na
realidade, «cinco delas eram
insensatas e cinco prudentes. As
insensatas, ao tomarem as suas
candeias, não levaram azeite consigo;
enquanto as prudentes, com as suas
candeias, levaram azeite nas
almotolias». Estas últimas foram
previdentes: lembraram-se que
nestes casos o noivo não chegava
senão perto da meia-noite;
calcularam que as suas candeias não
durariam tanto tempo acesas
(deliberação); optaram por levar
almotolias com azeite de reserva,
apesar do incómodo de as
transportar (decisão); e finalmente
assim o fizeram (império). Ao
contrário, as insensatas, apesar de
talvez terem ouvido como as
prudentes comentavam o problema,
e inclusive viram-nos ir buscar as
almotolias, não quiseram complicar-
se a vida; deixaram-se levar pela
precipitação e as pressas para chegar



quanto antes à casa da noiva;
ficaram atraídas pelos jogos e risos e
não pensaram em muito mais.
Parece que as virgens insensatas da
parábola foram imprudentes talvez
sobretudo por falta de deliberação,
deixaram-se levar por um certo
atordoamento.

No final, sucedeu aquilo que era
previsível: «Como o noivo demorava,
começaram a dormitar e
adormeceram. A meio da noite,
ouviu-se um brado: “Aí vem o noivo,
ide ao seu encontro!” Todas aquelas
virgens despertaram, então, e
aprontaram as candeias. As
insensatas disseram às prudentes:
“Dai-nos do vosso azeite, porque as
nossas candeias estão a apagar-se.”
Mas as prudentes responderam:
“Não, talvez não chegue para nós e
para vós. Ide, antes, aos vendedores e
comprai-o.”



Mas, enquanto foram comprá-lo,
chegou o noivo; as que estavam
prontas entraram com ele para a sala
de núpcias, e fechou-se a porta. Mais
tarde, chegaram as outras virgens e
disseram: “Senhor, senhor, abre-nos
a porta!” Mas ele respondeu: “Em
verdade vos digo: Não vos conheço”».

Podemos perguntar-nos: porque é
que Jesus chama prudentes a umas e
insensatas a outras? A parábola
permitiria responder atendendo às
três etapas da ação prudente, mas
ressalta nela de maneira especial a
primeira: a deliberação. Para atuar
bem é preciso parar para pensar na
situação, com uma escuta atenta e
fiel ao sentido das coisas; trazer à
memória casos semelhantes, para
retirar experiência; deixar-se
aconselhar pelos outros – pelos
prudentes –, porque, como também
diz S. Tomás, «nas coisas que dizem
respeito à prudência não há ninguém
que se baste sempre a si próprio»[10].



E, por último, é preciso estar atento
às circunstâncias variáveis, que
podem aconselhar a adaptar o plano
e a tomar uma nova decisão para
conseguir o bem pretendido. Trata-
se, finalmente, de conhecer a
realidade, pressuposto indispensável
para realizar o bem. Não basta a "boa
intenção" ou a "boa vontade": é
necessário andar na verdade, porque
só «a verdade vos tornará livres» (cf.
Jo 8, 32).

S. Josemaria animava a estudar
detalhadamente os assuntos antes de
tomar uma decisão, escutando todas
as partes implicadas e evitando a
precipitação: «O urgente pode
esperar – dizia – e o muito urgente
deve esperar»[11]. Insistia na
necessidade de pedir conselho ao
Espírito Santo na oração, porque «a
verdadeira prudência é a que
permanece atenta às insinuações de
Deus»[12]. Também sugeria recorrer a
outras pessoas que nos possam



ajudar, como um diretor espiritual
ou quem partilhe connosco a
responsabilidade de uma decisão.
Neste processo de deliberação, a
humildade é fundamental para nos
podermos abrir à verdade, para nos
aproximarmos o melhor possível da
realidade das coisas.

Decisão: escolher o caminho

Para ilustrar a decisão, segundo
momento da prudência, é
esclarecedor o relato de S. Marcos
sobre as primeiras horas da manhã
do domingo de Ressurreição. Maria
Madalena e as outras mulheres
tinham comprado perfumes para
embalsamar o corpo de Jesus e
tinham-se posto a caminho muito
cedo, enquanto diziam umas às
outras: «Quem nos irá tirar a pedra
da entrada do sepulcro?» (cf. Mc 16,
3). Apesar de não terem conseguido
solucionar todos os problemas que
iriam enfrentar, o amor a Jesus move



estas mulheres a tomar a decisão
correta, prudente: decidem atuar
com os dados que têm. «Era uma
pedra enorme», comenta S.
Josemaria. «Assim sucede
normalmente. Surgem as
dificuldades, mas, se está presente o
amor, não se repara nesses
obstáculos: há audácia, decisão,
valentia: o que se tem de fazer, faz-
se! Quem tirará aquela pedra?
Sozinhas não conseguiriam; e, no
entanto, não param e vão para o
sepulcro. Meu filho, como estamos de
hesitações? Temos esta decisão santa,
ou temos de confessar que sentimos
vergonha ao contemplar a decisão, a
ousadia, a audácia destas mulheres?
Quando chegaram ao sepulcro,
“viram que a pedra tinha sido rolada
para o lado” (cf. Mc 16, 4). Isto sucede
sempre. Quando decidimos pôr em
prática aquilo que temos de fazer, as
dificuldades superam-se
facilmente»[13].



A deliberação, aquele primeiro ato
da prudência, não pode continuar
indefinidamente. Em algum
momento temos de a dar por
terminada e decidir. Porque a
indecisão é outra forma de
imprudência, que torna estéril a
deliberação prévia: de nada serve
discernir qual é a linha de atuação
mais virtuosa, se depois não me
decido por ela, seja porque não me
apetece, porque não tenho interesse,
pelo «que dirão», por medo de errar
ou por qualquer outra razão. De
nada serve saber o que é o melhor, se
não me decido a fazê-lo. «Amanhã!
Algumas vezes, é prudência; muitas
vezes, é o advérbio dos vencidos»[14],
dizia também S. Josemaria. A pessoa
prudente não espera a certeza onde
não a pode haver; pelo contrário,
«prefere não acertar vinte vezes a
deixar-se ficar num cómodo
abstencionismo»[15]. Não decidir é
muitas vezes uma imprudência,
porque então outros, ou



simplesmente o tempo, decidirão por
nós, talvez com menos critério para
acertar. A pessoa prudente não quer
ter tudo absolutamente controlado:
reconhece a própria limitação e
confia em Deus, porque isso é o mais
real.

O exemplo de Jesus é eloquente. No
Evangelho mostra-Se-nos como
alguém que conhece a realidade, o
Seu destino, o Seu bem verdadeiro:
espera prudentemente a chegada da
Sua "hora". Por exemplo, em Caná diz
à Sua mãe: «ainda não chegou a
minha hora» (cf. Jo 2, 4). Depois, em
duas ocasiões, S. João conta-nos como
Ele abre caminho entre a multidão
«porque a sua hora ainda não tinha
chegado» (cf. Jo 7, 30; 8, 20). Num
certo momento, inclusive, vemos que
não coincidem os seus desejos com os
seus sentimentos (cf. Mt 26, 39), mas
apesar de tudo escolhe o bem. Aquele
«Levantai-vos, vamos!» (cf. Mt 26,
46), antes da sua prisão em



Getsémani, é uma escolha prudente,
heroicamente prudente.

Império: passar à ação

No final do Sermão da Montanha,
Jesus faz algumas advertências, entre
as quais se encontra esta imagem
sobre a pessoa prudente: «Todo
aquele que escuta estas minhas
palavras e as põe em prática é como
o homem prudente que edificou a
sua casa sobre a rocha (…). Porém,
todo aquele que escuta estas minhas
palavras e não as põe em prática
poderá comparar-se ao insensato que
edificou a sua casa sobre a areia.
Pelo contrário, o que ouve as minhas
palavras e não as põe em prática e
como um homem néscio que edificou
a sua casa sobre areia» (cf. Mt 7,
24-26). A distinção entre o prudente e
o insensato encontra-se aqui na
execução do aprendido. Porque não
basta deliberar e decidir: é
necessário passar à ação. Nisto



consiste o terceiro e último momento
da verdadeira prudência, o império
ou execução, que S. Tomás considera
ser o mais importante, porque de
nada vale conhecer o caminho se não
se percorre[16]. Pode-se ser
imprudente não apenas por
precipitação ou por indecisão, mas
também — é mais frequente do que
parece — por deter-se perante os
obstáculos ou por negligência ao
omitir aquilo que se deve fazer,
muitas vezes por algo tão simples
como o simples esquecimento.

«Pensar devagar e agir rápido»:
assim aconselhava uma vez S.
Josemaria ao Beato Álvaro del
Portillo[17]. Com esta máxima queria,
por um lado, preveni-lo os erros que
decorrem da precipitação, mas
também o adverti-lo da imprudência
de adiar sem necessidade a decisão e
a sua execução. A audácia não é
imprudência. Aliás, se é verdadeira
audácia, é verdadeira prudência. «–



O que é preciso fazer, faz-se... Sem
hesitar... Sem contemplações... Sem
isso, nem Cisneros teria sido
Cisneros; nem Teresa de Ahumada,
Santa Teresa...; nem Iñigo de Loyola,
Santo Inácio...Deus e audácia!»[18].

Os atrasos desnecessários na
execução da decisão podem, além
disso, prejudicar os outros: em
particular se se tiver uma tarefa de
formação ou de governo, como os
pais em relação aos filhos, ou os
chefes em relação aos subordinados.
Requer-se fortaleza para superar os
medos, a tentação de fazer aquilo
que é mais cómodo ou o apego
excessivo à própria imagem. Explica-
o muito bem uma carta na qual
Santa Catarina de Sena instava o
Papa Gregório XI a combater os
abusos de alguns eclesiásticos: «Este
tipo de indulgência, que nasce do
amor próprio e do amor aos
familiares, aos amigos e à paz
terrena, é, na realidade, a pior



crueldade, porque quando uma
ferida não se limpa com ferro
candente e o bisturi do cirurgião
quando é necessário, infetará e,
finalmente, conduzirá à morte. Pôr
unguentos pode ser agradável para o
doente, mas não vai melhorar com
eles»[19].

Naturalmente, a audácia da
verdadeira prudência não está em
conflito com a procura do melhor
momento para a execução daquilo
que se decidiu, tendo sempre em
conta a caridade, o bem das pessoas.
Às vezes há que saber esperar com
paciência. Outras vezes não será
conveniente esperar, porque as
consequências de o fazer seriam
piores, porque a oportunidade não
voltará a repetir-se, ou por outros
motivos. A pessoa prudente é aquela
que, aqui e agora, «aprecia
rapidamente se determinada ação
concreta é o caminho que realmente
conduz à obtenção do fim



proposto»[20]. Mas, em todo o caso, só
a execução da decisão, depois da
prudente deliberação, realizará em
nós aquele profundo desejo de Jesus
(cf. Mt 5, 16): «Assim brilhe a vossa
luz diante dos homens, de modo que,
vendo as vossas boas obras,
glorifiquem o vosso Pai, que está no
Céu».

[1] Joseph Ratzinger, Mirar a Cristo,
Edicep, Valencia, 2005, pp. 20-22.

[2] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid, 1976,
p. 16.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
85.

[4] Sto. Agostinho, De moribus
Eccesiae, I, 15, 25.



[5] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Fausto, Prólogo no
céu.

[7] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1806.

[9] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 8, res.

[10] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 49.

[11] Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid, 2000,
p. 165.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
87.

[13] S. Josemaria, Apontamentos
tomados durante uma meditação, 29-
III-1959.



[14] S. Josemaria, Caminho, n. 251.

[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
88.

[16] Cf. S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 8, res.

[17] S. Josemaria, Carta a Álvaro del
Portillo, 28-II-1949, citada em Andrés
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, tomo III, Verbo, Lisboa,
2003

[18] S. Josemaria, Caminho, n. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de
Siena, Encuentro, Madrid, 1999, p.
172.

[20] J. Pieper, As virtudes
fundamentais.

José Brage



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-

pratica/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/

	Muito humanos, muito divinos (6): Até pôr em prática

