opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (6):
Até por em pratica

Parar para pensar, escolher o
caminho, passar a acdo. Trés
momentos essenciais que dao
forma a prudéncia, a virtude
necessaria para fazer o bem no
unico lugar real: aqui e agora.

03/09/2021

Num quadro a 6leo que se conserva
em Berlim, Rembrandt retratou em
1627 um velho sentado a frente de
uma mesa, no meio da penumbra. A



sua volta amontoam-se moedas de
ouro e titulos de propriedade. Entre
0s objetos figura também um reldgio,
premonicdo de que as suas horas
estdo contadas. O velho usa 6culos
devido a sua fraca visado, e ilumina a
mesa e as suas posses com uma vela,
que cobre com a méo direita: uma
luz incerta, como um fio de vida, que
rapidamente se extinguira.

Assim imaginava este grande artista
a parabola que Jesus contou numa
ocasido perante uma multiddo de
milhares de pessoas: «O campo dum
homem rico tinha produzido
excelente colheita. Ele pensou
consigo: ‘Que hei de fazer, pois ndo
tenho onde guardar a minha
colheita? Vou fazer assim: Deitarei
abaixo os meus celeiros para
construir outros maiores, onde
guardarei todo o meu trigo e os meus
bens. Entdo poderei dizer a mim
mesmo: Minha alma, tens muitos
bens em depdsito para longos anos.



Descansa, come, bebe, regala-te’. Mas
Deus respondeu-lhe: ‘Insensato! Esta
noite terds de entregar a tua alma. O
que preparaste, para quem sera?’
Assim acontece a quem acumula
para si, em vez de se tornar rico aos
olhos de Deus» (Lc 12, 16-21).

Deus qualifica este rico de
"Insensato” ou imprudente. «O
homem que todos conheciam como
inteligente e afortunado é um idiota
aos olhos de Deus: «insensato», diz-
lhe. Perante aquilo que é
verdadeiramente auténtico, aparece
com todos os seus calculos
estranhamente insensato e miope,
porque nesses calculos tinha-se
esquecido do mais importante: que a
sua alma desejava algo mais que
bens e alegrias, e que em algum dia
se iria encontrar diante de Deus»™.
Este homem néo se dava conta de
que o sentido da sua vida se resumia
ao amor a Deus e ao proximo. Por
isso, quando teve oportunidade de



fazer algo pelos outros, néo
conseguiu pensar mais além de si
proprio. No fundo, ignorava «como
sdo e estdo verdadeiramente as
coisas»; ndo podia atuar bem, porque
«0 bem é aquilo que esta de acordo
com a realidade»™. Por isso é
insensato. Por isso é imprudente.

As falsas prudéncias

A prudéncia é a virtude que conecta
a nossa atuacdo com a realidade:
prudente é o homem a quem as
coisas lhe parecem como realmente
sdo. Com base nesta conexdo com a
realidade, esta virtude leva a
escolher os meios adequados para
conseguir um fim bom, e coloca-los
em pratica. Ou seja, a prudéncia ndo
entende por bom qualquer fim. Por
isso, dizia S. Josemaria, «Temos de
perguntar sempre a nds proprios:
prudéncia, para qué?»”® E
respondemos: para amar a Deus e
aos outros. Como escreveu Santo



Agostinho, «a prudéncia é o amor
que sabe discernir o util para ir a
Deus, daquilo que pode afastar
d’Ele»™.

A prudéncia necessita de estar
acompanhada pela fé e pela caridade
para ndo degenerar numa das suas
caricaturas. Existem, com efeito,
duas falsas prudéncias. Por um lado,
esta a simples "prudéncia da

carne" (cf. Rm 8, 6), a de quem se
foca unicamente nos prazeres e nos
bens sensiveis, e procura apenas o
seu disfrute e posse, sem atender a
outros fins mais importantes™.
«Chama-a de razdo e utiliza-a
unicamente para ser mais besta do
que todas as bestas»'®, diz a este
respeito Mefistofeles, numa famosa
obra de Goethe. Por outro lado,
temos a "astucia": a habilidade para
procurar os meios que permitem
obter um fim perverso. Este fim



ndo tem de ser necessariamente
sensivel, como se o prazer fosse algo
mau por si; pode consistir, por
exemplo, numa procura egoista da
propria seguranca, sem ter em conta
as necessidades dos outros!”’, como
sucede no caso do rico da nossa
parabola.

A verdadeira prudéncia, afirma o
Catecismo da Igreja Catolica, «dispde
a razao pratica para discernir, em
qualquer circunstancia, 0 nosso
verdadeiro bem e para escolher os
justos meios de o atingir»®. Esse
verdadeiro bem ndo se limita ao da
sensibilidade, mas abarca a pessoa
na sua integridade; é o bem que
surge da verdade das proprias coisas,
e ndo apenas dos meus desejos.
Consiste em dar a cada um o que é
seu, em perseverar no caminho que
nos fara mais felizes — a santidade, o
amor, a fidelidade — apesar das
dificuldades que encontremos; é o
g0z0 dos prazeres sensiveis em



harmonia com a verdade do nosso
ser.

Esta defini¢do da prudéncia fala de
um discernimento e de uma escolha.
Para o primeiro — «discernir o
verdadeiro bem» — precisamos de
afinar a nossa vontade e 0 nosso
coracdo, de maneira que amem e
desejem o bem verdadeiro.
Consegue-se isto com as outras
virtudes, especialmente com a
justica, mas também com a fortaleza
e a temperanca. As virtudes morais,
com efeito, indicam o bem para a
prudéncia: s6 com elas pode
orientar-se para os fins bons e
«escolher os justos meios» para os
realizar. Mas, ao mesmo tempo, na
definicdo de qualquer ato virtuoso
entra a prudéncia como medida,
porque € ela que conecta a acdo com
a realidade e decide, aqui e agora, 0
meio termo, o melhor, entre dois
extremos viciosos. Ou seja, a
prudéncia é simultaneamente um



requisito para o crescimento das
demais virtudes morais e um
resultado delas. £ como um circulo
virtuoso. E por isso sdo tao
importantes a educacgdo e o ambiente
no qual vivemos: ai aprendemos a
amar e a saborear o verdadeiro bem,
ndo por meio de raciocinios, mas
atraves da identificacdo com quem
amamos.

Deliberacao: parar para pensar

Ao estudar com profundidade a
prudéncia, S. Tomas de Aquino
distingue nela trés etapas:
deliberacdo, decisdo e império. Os
dois primeiros ddo-se unicamente na
nossa razao; o terceiro, pelo
contréario, leva-nos a acio'. Estes
trés atos podem identificar-se
claramente noutro relato de Jesus: a
parabola das virgens insensatas e
prudentes, onde o Senhor compara o
Reino dos céus com uma parte da



celebracdo das bodas judias (cf. Mt
25, 1-13).

A cerimonia que aparece na parabola
consistia em conduzir a noiva, com
certas formalidades, até a casa do
noivo. Ao final do dia, normalmente
ao entardecer de uma quarta-feira,
os convidados entretinham-se na
casa da mulher. O noivo chegava um
pouco antes da meia-noite, com 0s
seus amigos mais proximos, para se
encontrar com a esposa. lluminado
pelas chamas das candeias, era
recebido pelos convidados. Era
costume que, também ali, dez
mulheres esperassem o noivo com
candeias suspensas por bastoes,
lembrando as solenidades judias.
Sobre as dez virgens diz Jesus que
«tomaram as suas candeias» e
«sairam ao encontro do noivo». Toda
a comitiva tinha entdo de se deslocar,
acompanhada pela luz destas
candeias, até a casa paterna do
noivo, onde teriam lugar as bodas.



No entanto, nem todas estavam
preparadas para intervir. Na
realidade, «cinco delas eram
insensatas e cinco prudentes. As
insensatas, ao tomarem as suas
candeias, ndo levaram azeite consigo;
enquanto as prudentes, com as suas
candeias, levaram azeite nas
almotolias». Estas ultimas foram
previdentes: lembraram-se que
nestes casos o noivo ndo chegava
sendo perto da meia-noite;
calcularam que as suas candeias ndo
durariam tanto tempo acesas
(deliberagdo); optaram por levar
almotolias com azeite de reserva,
apesar do incomodo de as
transportar (decisdo); e finalmente
assim o fizeram (império). Ao
contrario, as insensatas, apesar de
talvez terem ouvido como as
prudentes comentavam o problema,
e inclusive viram-nos ir buscar as
almotolias, ndo quiseram complicar-
se a vida; deixaram-se levar pela
precipitacdo e as pressas para chegar



quanto antes a casa da noiva;
ficaram atraidas pelos jogos e risos e
ndo pensaram em muito mais.
Parece que as virgens insensatas da
parabola foram imprudentes talvez
sobretudo por falta de deliberacao,
deixaram-se levar por um certo
atordoamento.

No final, sucedeu aquilo que era
previsivel: «Como o noivo demorava,
comecaram a dormitar e
adormeceram. A meio da noite,
ouviu-se um brado: “Ai vem o noivo,
ide ao seu encontro!” Todas aquelas
virgens despertaram, entdo, e
aprontaram as candeias. As
insensatas disseram as prudentes:
“Dai-nos do vosso azeite, porque as
nossas candeias estdo a apagar-se.”
Mas as prudentes responderam:
“Nao, talvez ndo chegue para nés e
para vos. Ide, antes, aos vendedores e
comprai-o.”



Mas, enquanto foram compra-lo,
chegou o noivo; as que estavam
prontas entraram com ele para a sala
de nupcias, e fechou-se a porta. Mais
tarde, chegaram as outras virgens e
disseram: “Senhor, senhor, abre-nos
a porta!” Mas ele respondeu: “Em
verdade vos digo: Ndo vos conhe¢o”».

Podemos perguntar-nos: porque €
que Jesus chama prudentes a umas e
insensatas a outras? A parabola
permitiria responder atendendo as
trés etapas da acdo prudente, mas
ressalta nela de maneira especial a
primeira: a deliberacdo. Para atuar
bem é preciso parar para pensar na
situacdo, com uma escuta atenta e
fiel ao sentido das coisas; trazer a
memaria casos semelhantes, para
retirar experiéncia; deixar-se
aconselhar pelos outros - pelos
prudentes —, porque, como também
diz S. Tomas, «nas coisas que dizem
respeito a prudéncia ndo ha ninguém
que se baste sempre a si proprio»"?.



E, por ultimo, € preciso estar atento
as circunstancias variaveis, que
podem aconselhar a adaptar o plano
e a tomar uma nova decisdo para
conseguir o bem pretendido. Trata-
se, finalmente, de conhecer a
realidade, pressuposto indispensavel
para realizar o bem. Nao basta a "boa
intencdo" ou a "boa vontade": é
necessario andar na verdade, porque
S0 «a verdade vos tornara livres» (cf.
Jo 8, 32).

S. Josemaria animava a estudar
detalhadamente os assuntos antes de
tomar uma decisao, escutando todas
as partes implicadas e evitando a
precipitacdo: «O urgente pode
esperar — dizia — e 0 muito urgente
deve esperar»"!. Insistia na
necessidade de pedir conselho ao
Espirito Santo na oracao, porque «a
verdadeira prudéncia é a que
permanece atenta as insinuacodes de
Deus»"?. Também sugeria recorrer a
outras pessoas que nos possam



ajudar, como um diretor espiritual
ou quem partilhe connosco a
responsabilidade de uma decisdo.
Neste processo de deliberacéo, a
humildade é fundamental para nos
podermos abrir a verdade, para nos
aproximarmos o melhor possivel da
realidade das coisas.

Decisao: escolher o caminho

Para ilustrar a decisdo, segundo
momento da prudéncia, é
esclarecedor o relato de S. Marcos
sobre as primeiras horas da manha
do domingo de Ressurreicdo. Maria
Madalena e as outras mulheres
tinham comprado perfumes para
embalsamar o corpo de Jesus e
tinham-se posto a caminho muito
cedo, enquanto diziam umas as
outras: «Quem nos ird tirar a pedra
da entrada do sepulcro?» (cf. Mc 16,
3). Apesar de ndo terem conseguido
solucionar todos os problemas que
iriam enfrentar, o amor a Jesus move



estas mulheres a tomar a decisdo
correta, prudente: decidem atuar
com os dados que tém. «Era uma
pedra enorme», comenta S.
Josemaria. «Assim sucede
normalmente. Surgem as
dificuldades, mas, se esta presente o
amor, ndo se repara nesses
obstaculos: ha audacia, decisao,
valentia: o que se tem de fazer, faz-
se! Quem tirard aquela pedra?
Sozinhas ndo conseguiriam; e, no
entanto, ndo param e vao para o
sepulcro. Meu filho, como estamos de
hesitacdes? Temos esta decisdo santa,
ou temos de confessar que sentimos
vergonha ao contemplar a decisdo, a
ousadia, a audacia destas mulheres?
Quando chegaram ao sepulcro,
“viram que a pedra tinha sido rolada
para o lado” (cf. Mc 16, 4). Isto sucede
sempre. Quando decidimos por em
pratica aquilo que temos de fazer, as
dificuldades superam-se
facilmente»™.



A deliberacao, aquele primeiro ato
da prudéncia, ndo pode continuar
indefinidamente. Em algum
momento temos de a dar por
terminada e decidir. Porque a
indecisdo é outra forma de
imprudéncia, que torna estéril a
deliberacdo prévia: de nada serve
discernir qual é a linha de atuacdo
mais virtuosa, se depois ndo me
decido por ela, seja porque ndo me
apetece, porque ndo tenho interesse,
pelo «que dirdo», por medo de errar
ou por qualquer outra razdo. De
nada serve saber o que é o melhor, se
ndo me decido a fazé-lo. «<Amanha!
Algumas vezes, € prudéncia; muitas
vezes, é 0 advérbio dos vencidos»™*,
dizia também S. Josemaria. A pessoa
prudente ndo espera a certeza onde
ndo a pode haver; pelo contrario,
«prefere ndo acertar vinte vezes a
deixar-se ficar num comodo
abstencionismo»™®. Ndo decidir é
muitas vezes uma imprudéncia,
porque entdo outros, ou



simplesmente o tempo, decidirdo por
nos, talvez com menos critério para
acertar. A pessoa prudente nao quer
ter tudo absolutamente controlado:
reconhece a propria limitacao e
confia em Deus, porque isso é o mais
real.

O exemplo de Jesus é eloquente. No
Evangelho mostra-Se-nos como
alguém que conhece a realidade, o
Seu destino, o Seu bem verdadeiro:
espera prudentemente a chegada da
Sua "hora". Por exemplo, em Cana diz
a Sua mae: «ainda ndo chegou a
minha hora» (cf. Jo 2, 4). Depois, em
duas ocasides, S. Jodo conta-nos como
Ele abre caminho entre a multiddo
«porque a sua hora ainda néo tinha
chegado» (cf. Jo 7, 30; 8, 20). Num
certo momento, inclusive, vemos que
ndo coincidem os seus desejos com 0s
seus sentimentos (cf. Mt 26, 39), mas
apesar de tudo escolhe o bem. Aquele
«Levantai-vos, vamos!» (cf. Mt 26,
46), antes da sua prisdo em



Getsémani, € uma escolha prudente,
heroicamente prudente.

Império: passar a acao

No final do Sermado da Montanha,
Jesus faz algumas adverténcias, entre
as quais se encontra esta imagem
sobre a pessoa prudente: «Todo
aquele que escuta estas minhas
palavras e as pde em pratica é como
0 homem prudente que edificou a
sua casa sobre arocha (...). Porém,
todo aquele que escuta estas minhas
palavras e ndo as pde em pratica
podera comparar-se ao insensato que
edificou a sua casa sobre a areia.
Pelo contrario, o que ouve as minhas
palavras e ndo as pde em pratica e
como um homem néscio que edificou
a sua casa sobre areia» (cf. Mt 7,
24-26). A distin¢do entre o prudente e
0 insensato encontra-se aqui na
execucdo do aprendido. Porque néo
basta deliberar e decidir: é
necessario passar a acao. Nisto



consiste o terceiro e ultimo momento
da verdadeira prudéncia, o império
ou execucdo, que S. Tomas considera
ser o mais importante, porque de
nada vale conhecer o caminho se ndo
se percorre’®, Pode-se ser
imprudente ndo apenas por
precipitacdo ou por indecisdo, mas
também — é mais frequente do que
parece — por deter-se perante 0s
obstaculos ou por negligéncia ao
omitir aquilo que se deve fazer,
muitas vezes por algo tdo simples
como o simples esquecimento.

«Pensar devagar e agir rapido»:
assim aconselhava uma vez S.
Josemaria ao Beato Alvaro del
Portillo"”. Com esta maxima queria,
por um lado, preveni-lo os erros que
decorrem da precipitacdo, mas
também o adverti-lo da imprudéncia
de adiar sem necessidade a decisdo e
a sua execucdo. A audacia néao é
imprudéncia. Alias, se é verdadeira
audacia, é verdadeira prudéncia. «—



O que € preciso fazer, faz-se... Sem
hesitar... Sem contemplacdes... Sem
isso, nem Cisneros teria sido
Cisneros; nem Teresa de Ahumada,
Santa Teresa...; nem Ifiigo de Loyola,
Santo Inacio...Deus e audacia!»"*.

Os atrasos desnecessarios na
execucdo da decisdo podem, além
disso, prejudicar os outros: em
particular se se tiver uma tarefa de
formacdo ou de governo, como 0s
pais em relacdo aos filhos, ou os
chefes em relagdo aos subordinados.
Requer-se fortaleza para superar os
medos, a tentacdo de fazer aquilo
que é mais comodo ou o0 apego
excessivo a propria imagem. Explica-
0 muito bem uma carta na qual
Santa Catarina de Sena instava o
Papa Gregorio XI a combater os
abusos de alguns eclesiasticos: «Este
tipo de indulgéncia, que nasce do
amor proprio e do amor aos
familiares, aos amigos e a paz
terrena, é, na realidade, a pior



crueldade, porque quando uma
ferida ndo se limpa com ferro
candente e o bisturi do cirurgido
quando € necessario, infetara e,
finalmente, conduzira a morte. Por
unguentos pode ser agradavel para o
doente, mas nao vai melhorar com
eles»™,

Naturalmente, a audacia da
verdadeira prudéncia ndo esta em
conflito com a procura do melhor
momento para a execucdo daquilo
que se decidiu, tendo sempre em
conta a caridade, o bem das pessoas.
As vezes hé que saber esperar com
paciéncia. Outras vezes ndo sera
conveniente esperar, porque as
consequéncias de o fazer seriam
piores, porque a oportunidade nédo
voltara a repetir-se, ou por outros
motivos. A pessoa prudente é aquela
que, aqui e agora, «aprecia
rapidamente se determinada acao
concreta é o caminho que realmente
conduz a obtencao do fim



proposto»”. Mas, em todo o caso, s6
a execucdo da decisdo, depois da
prudente deliberacao, realizara em
nos aquele profundo desejo de Jesus
(cf. Mt 5, 16): «Assim brilhe a vossa
luz diante dos homens, de modo que,
vendo as vossas boas obras,
glorifiquem o vosso Pai, que esta no
Céun».

[1] Joseph Ratzinger, Mirar a Cristo,
Edicep, Valencia, 2005, pp. 20-22.

[2] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid, 1976,
p- 16.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
85.

[4] Sto. Agostinho, De moribus
Eccesiae, 1, 15, 25.



[5] S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, II-11, q. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Fausto, Prologo no
céu.

[7] S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, I1I-11, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Catecismo da Igreja Catodlica, n.
1806.

[9] S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, II-11, q. 47, a. 8, res.

[10] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 49.

[11] Javier Echevarria, Memoria del
Beato Josemaria, Rialp, Madrid, 2000,
p. 165.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
87.

[13] S. Josemaria, Apontamentos
tomados durante uma meditacdo, 29-
IT1-1959.



[14] S. Josemaria, Caminho, n. 251.

[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
88.

[16] Cf. S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, II-11, q. 47, a. 8, res.

[17] S. Josemaria, Carta a Alvaro del
Portillo, 28-11-1949, citada em Andrés
Vazquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, tomo III, Verbo, Lisboa,
2003

[18] S. Josemaria, Caminho, n. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de
Siena, Encuentro, Madrid, 1999, p.
172.

[20] J. Pieper, As virtudes
fundamentais.

José Brage




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-
pratica/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-6-ate-por-em-pratica/

	Muito humanos, muito divinos (6): Até pôr em prática

