
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (21): O
reino de Deus e a
Sua justiça: a justiça
(II)

As relações mais relevantes da
nossa vida definem os deveres
mais importantes. A justiça
traça-nos uma espécie de mapa
para não os perder de vista.
Editorial da série sobre as
virtudes “Muito humanos,
muito divinos”.

01/08/2023



A tarde avança na praça da vila, e o
dono da vinha ainda encontra outros
trabalhadores sem ocupação.
“Ninguém nos contratou” respondem
eles. O senhor manda-os trabalhar na
sua vinha, embora faltasse pouco
para escurecer (cf. Mt 20, 7). A
convicção de que a justiça social
depende concretamente das suas
próprias decisões leva o dono da
vinha a contratar aqueles pobres
homens. Por culpa deles ou não,
tinham desperdiçado o dia inteiro, e
talvez lhes faltassem até as coisas
mais essenciais para sobreviver.
Acima de tudo, sofreriam por não se
sentirem úteis, o que é uma profunda
angústia existencial. O dono da
vinha, então, não se limita a dar-lhes
dinheiro, mas ajuda-os a dar sentido
à sua vida. Jesus não propõe uma
solução política, mas quer sublinhar
que a «fome e sede de justiça» (Mt 5,
6) deve levar-nos a procurar soluções
criativas para os problemas sociais, e
que nunca será uma atitude cristã



centrar-se exclusivamente em
questões pessoais.

Calor da caridade, solidez da
justiça

A mesma justiça que nos leva a
reconhecer os outros nas suas
diferenças e, por isso, a respeitar
tudo o que lhes pertence (a sua vida,
a sua boa reputação, as suas
propriedades) exige reflexão sobre os
elementos mínimos necessários para
uma vida humana digna, e agir em
conformidade. Se Deus nos deu todos
os bens da terra para que homens e
mulheres possam desfrutar da vida
em comunidade, não pode deixar-
nos indiferentes que, enquanto
alguns gozam de uma vida
confortável, outros passem fome ou
não possam beneficiar, por exemplo,
de uma educação que abra as portas
a novas possibilidades. «O mundo
existe para todos, porque todos nós,
seres humanos, nascemos nesta terra



com a mesma dignidade (…). Por
conseguinte, como comunidade,
temos o dever de garantir que cada
pessoa viva com dignidade e
disponha de adequadas
oportunidades para o seu
desenvolvimento integral»[1]. Os
desafios ecológicos, por exemplo, não
podem abstrair-se de uma reflexão
sobre a justiça. Além da opinião
legítima que se tem sobre os diversos
problemas e suas possíveis soluções,
o cristão deve sempre sentir-se
responsável pelo tipo de mundo que
deseja deixar para as próximas
gerações.

O calor da nossa caridade e a solidez
da nossa justiça dar-nos-ão os
critérios e a força necessária para
viver da melhor maneira possível as
nossas relações com os outros.
Logicamente, os laços de caridade
condicionam os nossos deveres de
justiça e estas duas virtudes
determinam muitas das decisões que



tomamos no dia a dia: a preocupação
com a minha família tem prioridade
sobre outras possíveis iniciativas
sociais. A «ordem da caridade»[2] em
que S. Josemaria insistia é também
uma ordem de justiça: não seria justo
tratar da minha mãe doente se não
encontrasse tempo para a visitar
porque estou ocupado com projetos
de solidariedade muito valiosos, mas
que me impedem de viver os meus
deveres como filha ou como filho. Se
a excessiva generosidade do dono da
vinha, preocupado em que muitos
usufruam de um emprego digno, o
levasse a pôr em risco a solvência
familiar, não seria inteiramente justo
para com a sua família.

Mas os laços de justiça também nos
ajudam a refinar a caridade. O amor
à nossa própria família e conhecidos
pode por vezes ser confuso e levar-
nos a refugiar-nos na nossa vida
privada, sem querer dar-nos conta
das necessidades de tantos homens e



mulheres que nos rodeiam; também
pode levar-nos a buscar sempre a
vantagem para nós mesmos, mesmo
prejudicando terceiros. Por isso é
bom observarmos a atitude do dono
da vinha: apesar de ter uma situação
cómoda e agradável, na qual
provavelmente gozava de abundante
riqueza, decide complicar a sua vida;
percorre as ruas várias vezes e
oferece a muitos trabalhadores a
oportunidade de receber dinheiro
pelo seu trabalho. Assim é a fome de
justiça de quem segue Jesus, que os
leva a abandonar o próprio conforto.

Em suma, a caridade e a justiça
devem estar entrelaçadas numa
visão da realidade regida por uma
consciência viva de tudo o que se
relaciona na nossa pessoa e na nossa
vida. «A justiça que pode ser o
fundamento estável da paz é a justiça
dos filhos de Deus, a justiça
vivificada pela caridade que vê
irmãos nos outros, filhos do mesmo



Pai celeste»[3]. A nossa santidade
consiste, em grande medida, em
descobrir que o outro faz parte da
nossa vida.

Relações e deveres

Nas Escrituras, a palavra “justiça”
tem um significado muito mais rico
do que no seu significado atual. «A
justiça não é uma abstração nem
uma utopia. Na Bíblia, ela é o
cumprimento honesto e fiel de todos
os deveres em relação a Deus, é fazer
a Sua vontade»[4]. Quando se afirma,
por exemplo, que S. José era justo,
entende-se que ele era santo, ou seja,
que em cada situação fez o que era
certo. Uma dimensão muito
importante de todas as decisões do
santo Patriarca foi a de ponderar os
seus deveres para com o Senhor e
para com os outros, especialmente
para com Maria, para ordenar as
prioridades da sua vida e do seu
coração. O justo não é tanto aquele



que acredita ser a medida de todas as
coisas, mas aquele que se deixa
medir e organiza a sua vida segundo
as suas relações com os outros. «O
justo viverá pela fé» (Heb 10, 38).

Ao ler as obras de S. Josemaria, pode
surpreender-nos que, a par de
passagens em que descreve o amor e
a dedicação como traços distintivos
da vida cristã, em muitas outras
ocasiões afirme que a santidade
consiste simplesmente no
cumprimento do dever em cada
instante. «A nossa vida – a dos
cristãos – tem de ser assim tão vulgar
como isto: procurar fazer bem, todos
os dias, as mesmas coisas que temos
obrigação de viver; realizar no
mundo a nossa missão divina,
cumprindo o pequeno dever de cada
instante»[5]. O facto de o conceito de
"dever" gozar de uma posição tão
proeminente nos seus escritos pode
causar certa perplexidade no leitor
ou crente contemporâneo. De facto,



converter o ideal cristão no
cumprimento meticuloso de uma
série de mandamentos não é apenas
pouco atraente, mas também pode
acabar por nos causar desânimo e
tristeza. Se o cristianismo é a religião
do amor e, portanto, da liberdade,
por quê a ênfase de S. Josemaria
numa palavra aparentemente sóbria
e fria como "dever"? De facto, apesar
da estranheza que nos causa o
comportamento do dono da vinha, o
que nos desperta a nossa admiração
por ele é precisamente aquela
generosidade que vai para além de
um simples sentido de dever.

No entanto, não compreenderíamos
a profundidade do pensamento de S.
Josemaria se julgássemos que a sua
mensagem é apenas um apelo frio e
seco ao cumprimento dos deveres da
nossa vida quotidiana. Não é o
cumprimento em si que nos
aproxima de Deus, mas o amor que
nos leva a realizar cada tarefa do



nosso dia com a maior perfeição
possível. «A devoção sincera, o
verdadeiro amor a Deus, leva ao
trabalho, ao cumprimento – ainda
que custe – do dever de cada dia»[6].
Mas para que a caridade, chamada a
ser o motor e o fim de todas as
nossas ações, não perca a necessária
tensão para com o que é importante
em cada momento, precisamos da
virtude da justiça, que nos traça uma
espécie de mapa com os marcos
importantes para cada dia. A sua
definição é baseada neste princípio:
todo o dever é baseado numa
relação. As relações mais relevantes
na nossa vida definem os deveres
mais importantes.

O dever de cada instante

Não poucos deveres de justiça são
fruto e manifestação do amor, que
demonstramos vivendo-os
delicadamente. Cuidar dos filhos e
conviver com eles é um dever de



justiça, que logicamente nasce do
amor. O seu cumprimento muitas
vezes encher-nos-á de alegria, e nem
precisaremos de no-lo propormos;
mas às vezes pode parecer um dever
mais pesado, porque colide com
outras atividades possíveis ou
porque estamos especialmente
cansados. Render no trabalho é
também um dever, não só para com
o nosso patrão, mas também para
com a nossa família e para com a
sociedade. Se recebemos um
determinado salário por um
determinado tempo e determinados
resultados, é uma questão de justiça
que nos esforcemos para alcançá-los.
E, finalmente, o cristão que procura
transformar todos os seus afazeres
em oração e em ocasião de amar a
Deus e aos outros descobre
possibilidades de servir em todas as
circunstâncias do seu trabalho.

Por outro lado, às vezes poderia
parecer que exigir para si o respeito



de certos direitos poderia ser
contrário à caridade. No entanto, S.
Josemaria sempre ensinou que uma
manifestação da mentalidade laical –
ou seja, do sentido de pertença ao
mundo – consiste em exigir, com
caridade e respeito, o que nos
corresponde. Lutar, por exemplo, por
um merecido aumento de salário ou
pelo respeito de uma palavra dada
como garantia não significa não
saber perdoar ou não se contentar
com o que se tem, mas consolida a
prática da justiça no nosso meio e na
sociedade, em benefício de todos. «Se
somos justos, cumpriremos os nossos
compromissos profissionais,
familiares, sociais..., sem espaventos
nem alardes, trabalhando com
empenho e exercitando os nossos
direitos, que também são deveres»[7].

As relações de justiça transformam-
se, então, numa forma muito
concreta de fazer o correto em cada
instante, ou seja, o justo. Perguntar-



nos todos os dias na oração sobre os
nossos deveres ajuda-nos a centrar o
nosso amor nos vínculos concretos
que constituem a nossa vida.
Também os trabalhadores da
parábola, independentemente do
tempo em que foram contratados e
do acordo que estabeleceram com o
dono da vinha, se esforçaram por
cumprir o seu dever e obter a
recompensa prometida.

* * *

«Ao entardecer, o dono da vinha
disse ao capataz: “Chama os
trabalhadores e paga-lhes o salário,
começando pelos últimos até aos
primeiros”» (Mt 20, 8). Deus está
determinado em que todos os
homens sejam salvos, e também quer
que todos desfrutemos de uma vida
terrena tão digna quanto possível.
Isso leva-nos a ter um cuidado
especial com cada um dos nossos
deveres, para tornar este mundo um



lugar mais humano e divino. Ao
mesmo tempo, sabemos que a justiça
plena só será alcançada no fim dos
tempos e que está nas mãos de Deus.
«Só Deus pode criar justiça. E a fé dá-
nos a certeza: Ele fá-lo»[8]. Sim, «os
últimos serão os primeiros» (Mt 20,
16). Quem se preocupa «pelo Reino
de Deus e pela Sua justiça» (Mt 6, 33)
pode alegrar-se com a justiça de
Deus: «por causa d’Ele, tudo perdi e
considero esterco, a fim de ganhar a
Cristo e n’Ele ser achado, não com a
minha própria justiça, a que vem da
Lei, mas com a que vem pela fé em
Cristo, a justiça que vem de Deus e
que se apoia na fé» (Fl 3, 8-9).

[1] Francisco, Fratelli tutti, n. 118.

[2] cf. S. Josemaria, Cartas 4, n. 14; 6,
n. 7.



[3] Fernando Ocáriz, «A herança
espiritual de Mons. Álvaro del
Portillo», março 2014, opusdei.org.

[4] Francisco, Discurso, 25/02/2023.

[5] S. Josemaria, Forja, n. 616.

[6] S. Josemaria, Forja, n. 733.

[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
169.

[8] Bento XVI, Spe salvi, n. 44.

Gaspar Brahm

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-21-o-reino-de-

deus-e-a-sua-justica-a-justica-ii/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-21-o-reino-de-deus-e-a-sua-justica-a-justica-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-21-o-reino-de-deus-e-a-sua-justica-a-justica-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-21-o-reino-de-deus-e-a-sua-justica-a-justica-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-21-o-reino-de-deus-e-a-sua-justica-a-justica-ii/

	Muito humanos, muito divinos (21): O reino de Deus e a Sua justiça: a justiça (II)

