opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (20): E
justo e necessario: a
justica (I)

A justica comeca pela nossa
relacdo com Deus, que encontra
a sua abordagem exata numa
atitude fundamental:
agradecimento. Editorial da
série sobre virtudes: “Muito
humanos, muito divinos”.

09/07/2023

Jesus fala para todos. Os pescadores
escutam com gosto falar do arrastao



(Mt 13, 47-52), os agricultores
entretém-se discernindo quais sdo os
critérios para que uma semente dé
um fruto permanente (Mt 13, 2-9) e
qualquer dona de casa sintoniza com
a historia da mulher que perde uma
moeda, porque conhece essa aflicao
(Lc 15, 8-10). Com as imagens mais
quotidianas, Cristo sabe iluminar as
verdades mais transcendentes. No
entanto, hd também parabolas que
nos podem deixar perplexos; apesar
de estarem formuladas numa
linguagem simples, situam-nos
diante de paradoxos que nos
obrigam a refletir. «Os meus planos
ndo sdo os vossos planos» (Is 55, 8),
parece querer dizer-nos as vezes
Jesus.

Talvez uma das historias do Mestre
que mais perplexidade desperta € a
do proprietario que sai cedo para
contratar trabalhadores para a sua
vinha (Mt 20, 1-16). A narracao
comeca como se poderia de esperar:



0 proprietario ajusta com 0s
trabalhadores o salario para a
jornada, um denario, e envia-os a
trabalhar. No inicio parece que
estamos simplesmente perante uma
consideracdo sobre o
aproveitamento do tempo e a
prestacdo de contas. A parabola
avanga, todavia, e o proprietario
decide contratar novos trabalhadores
em horarios mais tardios, pelo que
trabalhardo uma quantidade inferior
de horas. A eles, em vez de lhes
assegurar um salario determinado,
promete-lhes que lhes pagara «o que
for justo» (Mt 20, 4).

«O que for justo». Com esta
expressdo geram-se necessariamente
expectativas nos ouvintes e nos
leitores. Pensamos que aqueles que
comecaram a trabalhar mais tarde
receberdo menos dinheiro do que
aqueles que se esforcaram desde o
amanhecer. Por isso, quando os da
ultima hora recebem o pagamento de



um dendrio, pensamos que 0s mais
madrugadores obterdo uma
recompensa maior pelo seu trabalho.
No entanto, o proprietario
desconcerta-os a todos: em primeiro
lugar, aos que trabalharam poucas
horas, porque recebem o mesmo
pagamento do que 0s outros; mas
também aos da primeira hora,
porque esperariam um suplemento
analogo sobre o salario acordado. Os
mais surpreendidos, contudo, talvez
sejamos nos proprios, perante uma
concecdo tdo pouco convencional da
justica. «Nao me sera permitido
dispor dos meus bens como eu
entender?», pergunta o proprietario
da vinha (Mt 20, 15). Talvez também
nos ndo saibamos como interpretar
estas palavras.

F justo e necessario

Jesus ndo tem interesse em ocupar-se
de questdes econdmicas ou politicas:
com esta parabola ndo pretende, por



exemplo, discernir as caracteristicas
de um conceito tdo complexo como o
de salario justo. O Senhor quer, antes
de mais, elevar o nosso olhar para a
atitude misericordiosa de Deus, que
acolhe todos, ainda que aparecam ou
se encontrem com Ele a ultima hora,
como o bom ladrao (cf. Lc 23, 43).
Todavia, juntamente com este
sentido fundamental, a parabola do
Mestre proporciona-nos um
enquadramento narrativo para nos
fazer refletir sobre os diferentes
ambitos da virtude da justica na
nossa vida.

Se, como se afirma de modo classico,
a justica consiste em dar a cada um o
que € seu, o que lhe corresponde,
estamos diante de uma disposicdo
interior que salienta a nossa
dimensdo relacional. Convém entdo
perguntar-se, em primeiro lugar, que
devemos a Deus ou como sera uma
relacdo justa com quem € a fonte de



todos os bens, comecando pelo da
nossa propria existéncia.

A oragdo eucaristica da santa Missa
proporciona-nos um bom ponto de
partida. Assim reza o breve dialogo
entre sacerdote e fiéis com o qual
comeca sempre o prefacio: «— Démos
gracas ao Senhor, nosso Deus. - F
nosso dever, é nossa salvacdo»".
Inicialmente, a gratiddo e a justica
parecem contrapor-se: um dom
caracteriza-se precisamente por ser
um dom imerecido. O agradecimento
€ o reconhecimento de que uma
pessoa foi mais além do estritamente
devido. No entanto, diante de Deus
mudam radicalmente as
coordenadas, porque Ele é a origem
de tudo o que somos e possuimos.
Como diz Sao Paulo, «que tens tu que
nao tenhas recebido?» (1Cor 4, 7). A
nossa vida enquanto tal é puro dom
imerecido; dai que, no que diz
respeito a Deus, o agradecimento seja
um dever profundo. Nunca



poderemos devolver-lhe o que faz
por nas, e ndo ha nisto nada de
injusto. Mas, ha aqui algo
profundamente devido,
profundamente justo: agradecer-Lhe
tudo.

Descobrir que a nossa relagdo com
Deus esta condicionada pela sua
doacdo gratuita e terna leva-nos a
desfrutar da vida como seus filhos e
liberta-nos de uma concecdo da fé
exageradamente centrada na letra
dos mandamentos. Em vez de nos
afligirmos diante do que se possa
apresentar como uma lista infinita
de propdsitos ou preceitos através
dos quais, de certo modo, pagariamos
0 preco da nossa redengdo, podemos
visualizar a nossa correspondéncia
ao amor de Deus como uma
disposicdo de oferecer-Lhe todos o0s
instantes da nossa vida, convencidos
de que nunca conseguiremos
agradecer-Lhe suficientemente tudo
0 que nos da. Assim, por exemplo, a



fidelidade a um plano de vida
espiritual pode ser entendida, mais
do que como um peso de consciéncia
diante de uns compromissos
adquiridos, como a manifestacdo
mais direta da nossa gratidao ao
amor que Deus derrama sobre cada
um. «V@s, se vos esforcardes deveras
por ser justos, considerareis
frequentemente a vossa dependéncia
de Deus - pois, que tens tu que nado
tenhas recebido? —, para vos
encherdes de agradecimento e de
desejos de corresponder a um Pai
que nos ama loucamente»™.

A sua justica é maior do que a
nossa

Por outro lado, uma atitude de
profundo agradecimento a Deus
liberta-nos de um desejo excessivo de
julgar a sua maneira de atuar. As
vezes, perante acontecimentos
pessoais ou sociais, quando somos
subitamente confrontados com uma



situacdo que nao esperavamos, pode
suceder que facamos perguntas deste
estilo: «Como pode Deus permitir
algo assim?». Talvez pensemos que
outras pessoas sdo mais abengoadas
do que nos ou que Deus parece nao
ouvir o que lhe pedimos nas nossas
oracgOes e pensamos: «Que injusto!».
Comportamo-nos entdo como
aqueles jornaleiros que trabalharam
todo o dia e que ndo encaixaram a
generosidade desmesurada do
proprietario para com aqueles que
tinha contratado ao cair da tarde. Em
vez de se alegrarem porque esses
trabalhadores iam ter algum
dinheiro para comer, entristeceram-
pela dececdo das suas expectativas
de receber uma graca maior.

Além disso, ndo faz sentido atribuir a
culpa dos males ao Senhor. Muitos
deles resultam da liberdade humana,
das agOes e omissdes proprias e
alheias. Além disso, é necessario
convencermo-nos na nossa oracao de



que Deus é o Senhor da nossa vida e
da histdria; também de que, apesar
de na realidade ndo nos dever nada,
uma vez que ele é Amor, esta sempre
a procurar o melhor para cada um,
as vezes transformando o mal em
bem de modos surpreendentes. S.
Jodo Paulo II dizia que «de certo
modo, a justica é maior que o
homem, que as dimensdes da sua
vida terrena, que as possibilidades de
estabelecer nesta vida relacdes
plenamente justas entre os
homens»™.

A oracgdo dos que sabem ser filhos de
Deus esta marcada pela confianca
em quem nos ama infinitamente e
quer sempre o melhor para nos.
Assim reza Jesus no horto das
oliveiras: «afasta de mim este
calice..., contudo ndo se faca a minha
vontade, mas a tua» (Lc 22, 42).
Perante as situacdes que nao
conseguimos entender e que talvez
nos causem sofrimento, enquanto



procuramos encontrar solugoes,
podemos dizer ao Senhor: «que se
faca a tua justica e ndo a minha. Sei
que estou em boas maos e que no
final tudo sera para bemn».

A justica é um desejo e um mistério.
Um desejo profundamente enraizado
em nos, mas também um mistério
que nos supera, no sentido em que so
a Deus corresponde a ultima palavra
acerca do que é justo e dos modos
concretos de restabelecer a justica.
Por isso também ndo seria uma
atitude cristad desejar o castigo dos
Nnossos inimigos, como se nos
correspondesse determina-lo, ou
referir-se demasiado facilmente a
justica divina para repreender as
pessoas que atuam de forma imoral
ou baseiam as suas vidas em valores
muito diferentes dos nossos.

Sim, obviamente que a fé na justica
divina deveria consolar-nos quando
sofremos uma injustica ou quando



nos entristecemos por uma evolucao
negativa do mundo. «Existe uma
justica. Existe a “revogacao” do
sofrimento passado, a reparacgado que
restabelece o direito»™. Como o
proprietario da parabola, Deus
cumpre a sua promessa e
recompensa quem trabalhou bem.
Mas a revelacao que Deus fez de si
proprio leva-nos a confiar, ao mesmo
tempo, que a sua misericordia o leva
a dar sempre novas oportunidades
de conversdo a quem faz o mal. «Nao
é simplesmente uma justica estrita,
baseada em calculos teoricos, a que
levou o Filho de Deus a pedir perdéo
ao seu Pai em nosso nome, mas um
amor gratuito, que s6 tem em conta
aquilo que pode fazer pelos
outros»®. Dai que o dono da vinha
ndo fique de bragos cruzados depois
de contratar os trabalhadores
madrugadores, mas que inclusive na
undécima hora queira dar trabalho a
quem esta prestes a perder uma
jornada completa. Em suma, como



escreve S. Josemaria, «Deus ndo se
deixa vencer em generosidade»".

Os outros sao livres

Quando refletimos sobre a justica
como virtude que deveria moldar as
nossas relacdes com 0s outros,
muitas vezes afirma-se que se trata
apenas de um requisito minimo para
a convivéncia: respeitar o outro na
sua alteridade'”. A justica poderia
interpretar-se assim como uma
atitude fria, que destaca mais as
diferencas entre as pessoas do que o
que tém em comum. Enquanto a
caridade busca a unidade, a justica
sublinharia a separac¢do. Todavia, se
observamos com atencao, a relacao
entre caridade e justica é mais subtil.

O facto de que a cada um seja dado
aquilo que lhe corresponde, como
exige a justica, encerra uma relacdo
intrinseca com a devida reparticao
dos bens, com o cumprimento dos
contratos e da palavra e com o



respeito que devemos a cada pessoa.
Poderiamos dizer, deste modo, que a
justica nos ajuda verdadeiramente a
levar uma vida social pacifica, com
as regras do jogo claras e sem nos
incomodarmos uns aos outros.

Basta esta consideracdo para se dar
conta de que ndo é pouco e nem
sequer tdo trivial reconhecer a
alteridade dos outros e o direito que
tém a ser como querem. Assim nos
mostra S. Josemaria: «Estamos
obrigados a defender a liberdade
pessoal de todos, sabendo que Jesus
Cristo foi quem nos conquistou essa
liberdade. Se ndo o fizermos, com
que direito reivindicaremos a
nossa?»®. E precisamente isto que o
proprietario da vinha censura aos
trabalhadores madrugadores, que se
sentem enganados: «<Em nada de
prejudico, meu amigo. Nao foi um
denario que nos ajustamos? Leva,
entao, o que te é devido e segue o teu
caminho, pois eu quero dar a este



ultimo tanto como a ti. Ou ndo me
serd permitido dispor dos meus bens
como eu entender? Serd que tens
inveja por eu ser bom?» (Mt 20,
13-15).

As vezes podemos sentir a tentagio
de desqualificar de antemado as
opinides de alguém que tem uma
forma diferente de compreender o
mundo ou se guia por outros valores.
Acentuamos entdo excessivamente a
dimensao unitiva da caridade,
acreditando que qualquer diferenca
deveria ser superada para dar lugar
ao verdadeiro amor, e confundimos a
justica com a mera igualdade. No
entanto, «a justica é o primeiro
caminho da caridade, (...) parte
integrante daquele amor»"'. Esta
virtude recorda-nos, em primeiro
lugar, que todos temos direito a ser
como queremos, a manifestar essa
forma de ser para o exterior e a
gozar 0s nossos proprios bens. Como
escreve o Papa Francisco, «nenhum



individuo ou grupo humano se pode
considerar omnipotente, autorizado
a pisar a dignidade e os direitos dos
outros individuos ou dos grupos
sociais»™.

S. Josemaria falava com frequéncia
do numerador diversissimo de que
gozavam as pessoas que o seguiam:
os diferentes caracteres, as livres
opinides e opcdes pessoais de cada
uma, de cada um, em matérias
politicas, culturais, cientificas,
artisticas, profissionais, etc.
Distinguia-o de um denominador
comum, muito pequeno em
comparacao, que eram as questoes
fundamentais da fé e do carisma que
partilhavam. Faz-nos muito bem
valorizar, respeitar e amar as
diferencas legitimas com as pessoas
que convivem connosco; «quem ama
a liberdade consegue ver o que ha de
positivo e amavel naquilo que outros
pensam e fazem dentro desses
amplos Ambitos»™".



Pensar de outro modo implicaria cair
na subtil tentacdo de querer ajudar
0s outros a partir dos nossos
parametros, sem discernir aquilo de
que na realidade necessitam e,
sobretudo, o que lhes devemos. Seria
injusto, por exemplo, pagar a um
empregado um salario menor ao que
corresponde o trabalho que realizou,
simplesmente porque se pensa que €é
melhor oferecer-lhe um prémio que
compense a diferenca. Nesse sentido,
0 proprietario da vinha ndo peca
contra a justica ao pagar o mesmo a
todos; talvez se possa pensar que tem
um critério peculiar da retribuicao,
mas em nenhum momento falta a
sua palavra: os que ajustaram um
dendrio, receberam exatamente o
estipulado; e os outros receberam o
que ao proprietario pareceu justo.
Assim é Deus: justo cumpridor das
suas promessas, mas também Pai
generoso, a quem «basta um sorriso,
uma palavra, um gesto, um pouco de



amor, para derramar copiosamente a
sua graca sobre a alma do amigo»"?.

[1] cf. Missal Romano, Oracao
Eucaristica.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
167.

[3] S. Jodo Paulo II, Audiéncia,
08/11/1978.

[4] Bento XVI, Spe Salvi, n. 43.

[5] Fernando Ocariz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 8.

[6] S. Josemaria, Forja, n. 623.

[7] Acerca da alteridade como
dimensao fundamental da justica, cf.
]J. Pieper, Las Virtudes fundamentales,
Rialp, Madrid 1990, p. 100 ss.



[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
171.

[9] Bento XVI, Caritas in veritate, n. 6.
[10] Francisco, Fratelli tutti, n. 171.

[11] Fernando Ocariz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 13.

[12] S. Josemaria, Via Sacra, V
estacao.

Gaspar Brahm

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-
necessario-a-justica-i/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/

	Muito humanos, muito divinos (20): É justo e necessário: a justiça (I)

