
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (20): É
justo e necessário: a
justiça (I)

A justiça começa pela nossa
relação com Deus, que encontra
a sua abordagem exata numa
atitude fundamental:
agradecimento. Editorial da
série sobre virtudes: “Muito
humanos, muito divinos”.

09/07/2023

Jesus fala para todos. Os pescadores
escutam com gosto falar do arrastão



(Mt 13, 47-52), os agricultores
entretêm-se discernindo quais são os
critérios para que uma semente dê
um fruto permanente (Mt 13, 2-9) e
qualquer dona de casa sintoniza com
a história da mulher que perde uma
moeda, porque conhece essa aflição
(Lc 15, 8-10). Com as imagens mais
quotidianas, Cristo sabe iluminar as
verdades mais transcendentes. No
entanto, há também parábolas que
nos podem deixar perplexos; apesar
de estarem formuladas numa
linguagem simples, situam-nos
diante de paradoxos que nos
obrigam a refletir. «Os meus planos
não são os vossos planos» (Is 55, 8),
parece querer dizer-nos às vezes
Jesus.

Talvez uma das histórias do Mestre
que mais perplexidade desperta é a
do proprietário que sai cedo para
contratar trabalhadores para a sua
vinha (Mt 20, 1-16). A narração
começa como se poderia de esperar:



o proprietário ajusta com os
trabalhadores o salário para a
jornada, um denário, e envia-os a
trabalhar. No início parece que
estamos simplesmente perante uma
consideração sobre o
aproveitamento do tempo e a
prestação de contas. A parábola
avança, todavia, e o proprietário
decide contratar novos trabalhadores
em horários mais tardios, pelo que
trabalharão uma quantidade inferior
de horas. A eles, em vez de lhes
assegurar um salário determinado,
promete-lhes que lhes pagará «o que
for justo» (Mt 20, 4).

«O que for justo». Com esta
expressão geram-se necessariamente
expectativas nos ouvintes e nos
leitores. Pensamos que aqueles que
começaram a trabalhar mais tarde
receberão menos dinheiro do que
aqueles que se esforçaram desde o
amanhecer. Por isso, quando os da
última hora recebem o pagamento de



um denário, pensamos que os mais
madrugadores obterão uma
recompensa maior pelo seu trabalho.
No entanto, o proprietário
desconcerta-os a todos: em primeiro
lugar, aos que trabalharam poucas
horas, porque recebem o mesmo
pagamento do que os outros; mas
também aos da primeira hora,
porque esperariam um suplemento
análogo sobre o salário acordado. Os
mais surpreendidos, contudo, talvez
sejamos nós próprios, perante uma
conceção tão pouco convencional da
justiça. «Não me será permitido
dispor dos meus bens como eu
entender?», pergunta o proprietário
da vinha (Mt 20, 15). Talvez também
nós não saibamos como interpretar
estas palavras.

É justo e necessário

Jesus não tem interesse em ocupar-se
de questões económicas ou políticas:
com esta parábola não pretende, por



exemplo, discernir as características
de um conceito tão complexo como o
de salário justo. O Senhor quer, antes
de mais, elevar o nosso olhar para a
atitude misericordiosa de Deus, que
acolhe todos, ainda que apareçam ou
se encontrem com Ele à última hora,
como o bom ladrão (cf. Lc 23, 43).
Todavia, juntamente com este
sentido fundamental, a parábola do
Mestre proporciona-nos um
enquadramento narrativo para nos
fazer refletir sobre os diferentes
âmbitos da virtude da justiça na
nossa vida.

Se, como se afirma de modo clássico,
a justiça consiste em dar a cada um o
que é seu, o que lhe corresponde,
estamos diante de uma disposição
interior que salienta a nossa
dimensão relacional. Convém então
perguntar-se, em primeiro lugar, que
devemos a Deus ou como será uma
relação justa com quem é a fonte de



todos os bens, começando pelo da
nossa própria existência.

A oração eucarística da santa Missa
proporciona-nos um bom ponto de
partida. Assim reza o breve diálogo
entre sacerdote e fiéis com o qual
começa sempre o prefácio: «– Dêmos
graças ao Senhor, nosso Deus. – É
nosso dever, é nossa salvação»[1].
Inicialmente, a gratidão e a justiça
parecem contrapor-se: um dom
caracteriza-se precisamente por ser
um dom imerecido. O agradecimento
é o reconhecimento de que uma
pessoa foi mais além do estritamente
devido. No entanto, diante de Deus
mudam radicalmente as
coordenadas, porque Ele é a origem
de tudo o que somos e possuímos.
Como diz São Paulo, «que tens tu que
não tenhas recebido?» (1Cor 4, 7). A
nossa vida enquanto tal é puro dom
imerecido; daí que, no que diz
respeito a Deus, o agradecimento seja
um dever profundo. Nunca



poderemos devolver-lhe o que faz
por nós, e não há nisto nada de
injusto. Mas, há aqui algo
profundamente devido,
profundamente justo: agradecer-Lhe
tudo.

Descobrir que a nossa relação com
Deus está condicionada pela sua
doação gratuita e terna leva-nos a
desfrutar da vida como seus filhos e
liberta-nos de uma conceção da fé
exageradamente centrada na letra
dos mandamentos. Em vez de nos
afligirmos diante do que se possa
apresentar como uma lista infinita
de propósitos ou preceitos através
dos quais, de certo modo, pagaríamos
o preço da nossa redenção, podemos
visualizar a nossa correspondência
ao amor de Deus como uma
disposição de oferecer-Lhe todos os
instantes da nossa vida, convencidos
de que nunca conseguiremos
agradecer-Lhe suficientemente tudo
o que nos dá. Assim, por exemplo, a



fidelidade a um plano de vida
espiritual pode ser entendida, mais
do que como um peso de consciência
diante de uns compromissos
adquiridos, como a manifestação
mais direta da nossa gratidão ao
amor que Deus derrama sobre cada
um. «Vós, se vos esforçardes deveras
por ser justos, considerareis
frequentemente a vossa dependência
de Deus – pois, que tens tu que não
tenhas recebido? –, para vos
encherdes de agradecimento e de
desejos de corresponder a um Pai
que nos ama loucamente»[2].

A sua justiça é maior do que a
nossa

Por outro lado, uma atitude de
profundo agradecimento a Deus
liberta-nos de um desejo excessivo de
julgar a sua maneira de atuar. Às
vezes, perante acontecimentos
pessoais ou sociais, quando somos
subitamente confrontados com uma



situação que não esperávamos, pode
suceder que façamos perguntas deste
estilo: «Como pode Deus permitir
algo assim?». Talvez pensemos que
outras pessoas são mais abençoadas
do que nós ou que Deus parece não
ouvir o que lhe pedimos nas nossas
orações e pensamos: «Que injusto!».
Comportamo-nos então como
aqueles jornaleiros que trabalharam
todo o dia e que não encaixaram a
generosidade desmesurada do
proprietário para com aqueles que
tinha contratado ao cair da tarde. Em
vez de se alegrarem porque esses
trabalhadores iam ter algum
dinheiro para comer, entristeceram-
pela deceção das suas expectativas
de receber uma graça maior.

Além disso, não faz sentido atribuir a
culpa dos males ao Senhor. Muitos
deles resultam da liberdade humana,
das ações e omissões próprias e
alheias. Além disso, é necessário
convencermo-nos na nossa oração de



que Deus é o Senhor da nossa vida e
da história; também de que, apesar
de na realidade não nos dever nada,
uma vez que ele é Amor, está sempre
a procurar o melhor para cada um,
às vezes transformando o mal em
bem de modos surpreendentes. S.
João Paulo II dizia que «de certo
modo, a justiça é maior que o
homem, que as dimensões da sua
vida terrena, que as possibilidades de
estabelecer nesta vida relações
plenamente justas entre os
homens»[3].

A oração dos que sabem ser filhos de
Deus está marcada pela confiança
em quem nos ama infinitamente e
quer sempre o melhor para nós.
Assim reza Jesus no horto das
oliveiras: «afasta de mim este
cálice…, contudo não se faça a minha
vontade, mas a tua» (Lc 22, 42).
Perante as situações que não
conseguimos entender e que talvez
nos causem sofrimento, enquanto



procuramos encontrar soluções,
podemos dizer ao Senhor: «que se
faça a tua justiça e não a minha. Sei
que estou em boas mãos e que no
final tudo será para bem».

A justiça é um desejo e um mistério.
Um desejo profundamente enraizado
em nós, mas também um mistério
que nos supera, no sentido em que só
a Deus corresponde a última palavra
acerca do que é justo e dos modos
concretos de restabelecer a justiça.
Por isso também não seria uma
atitude cristã desejar o castigo dos
nossos inimigos, como se nos
correspondesse determiná-lo, ou
referir-se demasiado facilmente à
justiça divina para repreender as
pessoas que atuam de forma imoral
ou baseiam as suas vidas em valores
muito diferentes dos nossos.

Sim, obviamente que a fé na justiça
divina deveria consolar-nos quando
sofremos uma injustiça ou quando



nos entristecemos por uma evolução
negativa do mundo. «Existe uma
justiça. Existe a “revogação” do
sofrimento passado, a reparação que
restabelece o direito»[4]. Como o
proprietário da parábola, Deus
cumpre a sua promessa e
recompensa quem trabalhou bem.
Mas a revelação que Deus fez de si
próprio leva-nos a confiar, ao mesmo
tempo, que a sua misericórdia o leva
a dar sempre novas oportunidades
de conversão a quem faz o mal. «Não
é simplesmente uma justiça estrita,
baseada em cálculos teóricos, a que
levou o Filho de Deus a pedir perdão
ao seu Pai em nosso nome, mas um
amor gratuito, que só tem em conta
aquilo que pode fazer pelos
outros»[5]. Daí que o dono da vinha
não fique de braços cruzados depois
de contratar os trabalhadores
madrugadores, mas que inclusive na
undécima hora queira dar trabalho a
quem está prestes a perder uma
jornada completa. Em suma, como



escreve S. Josemaria, «Deus não se
deixa vencer em generosidade»[6].

Os outros são livres

Quando refletimos sobre a justiça
como virtude que deveria moldar as
nossas relações com os outros,
muitas vezes afirma-se que se trata
apenas de um requisito mínimo para
a convivência: respeitar o outro na
sua alteridade[7]. A justiça poderia
interpretar-se assim como uma
atitude fria, que destaca mais as
diferenças entre as pessoas do que o
que têm em comum. Enquanto a
caridade busca a unidade, a justiça
sublinharia a separação. Todavia, se
observamos com atenção, a relação
entre caridade e justiça é mais subtil.

O facto de que a cada um seja dado
aquilo que lhe corresponde, como
exige a justiça, encerra uma relação
intrínseca com a devida repartição
dos bens, com o cumprimento dos
contratos e da palavra e com o



respeito que devemos a cada pessoa.
Poderíamos dizer, deste modo, que a
justiça nos ajuda verdadeiramente a
levar uma vida social pacífica, com
as regras do jogo claras e sem nos
incomodarmos uns aos outros.

Basta esta consideração para se dar
conta de que não é pouco e nem
sequer tão trivial reconhecer a
alteridade dos outros e o direito que
têm a ser como querem. Assim nos
mostra S. Josemaria: «Estamos
obrigados a defender a liberdade
pessoal de todos, sabendo que Jesus
Cristo foi quem nos conquistou essa
liberdade. Se não o fizermos, com
que direito reivindicaremos a
nossa?»[8]. É precisamente isto que o
proprietário da vinha censura aos
trabalhadores madrugadores, que se
sentem enganados: «Em nada de
prejudico, meu amigo. Não foi um
denário que nós ajustámos? Leva,
então, o que te é devido e segue o teu
caminho, pois eu quero dar a este



último tanto como a ti. Ou não me
será permitido dispor dos meus bens
como eu entender? Será que tens
inveja por eu ser bom?» (Mt 20,
13-15).

Às vezes podemos sentir a tentação
de desqualificar de antemão as
opiniões de alguém que tem uma
forma diferente de compreender o
mundo ou se guia por outros valores.
Acentuamos então excessivamente a
dimensão unitiva da caridade,
acreditando que qualquer diferença
deveria ser superada para dar lugar
ao verdadeiro amor, e confundimos a
justiça com a mera igualdade. No
entanto, «a justiça é o primeiro
caminho da caridade, (…) parte
integrante daquele amor»[9]. Esta
virtude recorda-nos, em primeiro
lugar, que todos temos direito a ser
como queremos, a manifestar essa
forma de ser para o exterior e a
gozar os nossos próprios bens. Como
escreve o Papa Francisco, «nenhum



indivíduo ou grupo humano se pode
considerar omnipotente, autorizado
a pisar a dignidade e os direitos dos
outros indivíduos ou dos grupos
sociais»[10].

S. Josemaria falava com frequência
do numerador diversíssimo de que
gozavam as pessoas que o seguiam:
os diferentes caracteres, as livres
opiniões e opções pessoais de cada
uma, de cada um, em matérias
políticas, culturais, científicas,
artísticas, profissionais, etc.
Distinguia-o de um denominador
comum, muito pequeno em
comparação, que eram as questões
fundamentais da fé e do carisma que
partilhavam. Faz-nos muito bem
valorizar, respeitar e amar as
diferenças legítimas com as pessoas
que convivem connosco; «quem ama
a liberdade consegue ver o que há de
positivo e amável naquilo que outros
pensam e fazem dentro desses
amplos âmbitos»[11].



Pensar de outro modo implicaria cair
na subtil tentação de querer ajudar
os outros a partir dos nossos
parâmetros, sem discernir aquilo de
que na realidade necessitam e,
sobretudo, o que lhes devemos. Seria
injusto, por exemplo, pagar a um
empregado um salário menor ao que
corresponde o trabalho que realizou,
simplesmente porque se pensa que é
melhor oferecer-lhe um prémio que
compense a diferença. Nesse sentido,
o proprietário da vinha não peca
contra a justiça ao pagar o mesmo a
todos; talvez se possa pensar que tem
um critério peculiar da retribuição,
mas em nenhum momento falta à
sua palavra: os que ajustaram um
denário, receberam exatamente o
estipulado; e os outros receberam o
que ao proprietário pareceu justo.
Assim é Deus: justo cumpridor das
suas promessas, mas também Pai
generoso, a quem «basta um sorriso,
uma palavra, um gesto, um pouco de



amor, para derramar copiosamente a
sua graça sobre a alma do amigo»[12].

[1] cf. Missal Romano, Oração
Eucarística.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
167.

[3] S. João Paulo II, Audiência,
08/11/1978.

[4] Bento XVI, Spe Salvi, n. 43.

[5] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 8.

[6] S. Josemaria, Forja, n. 623.

[7] Acerca da alteridade como
dimensão fundamental da justiça, cf.
J. Pieper, Las Virtudes fundamentales,
Rialp, Madrid 1990, p. 100 ss.



[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
171.

[9] Bento XVI, Caritas in veritate, n. 6.

[10] Francisco, Fratelli tutti, n. 171.

[11] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 13.

[12] S. Josemaria, Via Sacra, V
estação.

Gaspar Brahm

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-

necessario-a-justica-i/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-20-e-justo-e-necessario-a-justica-i/

	Muito humanos, muito divinos (20): É justo e necessário: a justiça (I)

