opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (19):
Para dar o melhor de
cada um

As virtudes dao brilho a nossa
personalidade e tornam-nos
flexiveis para descobrir o bem
nas diferentes situacoes
quotidianas.

07/06/2023

Um poeta imaginava como as aves
das zonas costeiras, sustentadas pela
brisa, voam ébrias pela alegria de
contemplar sempre a espuma do mar



e a beleza do céu. Se ndo temos a
sorte de viver a beira do oceano,
talvez possamos recordar a
impressdo que se apodera de nos
cada vez que voltamos de visita; ndo
somente pela imensiddo do mar,
pelas suas cores ou pelo ambiente
que gera, mas também pelo seu som.
De facto, ja existem uma infinidade
de gravacOes do som do mar que
permitem, em qualquer canto do
mundo, ganhar um pequeno acesso a
esse conjunto de vozes — da dgua, das
rochas, das aves, da areia — tao
tonificantes para quem as escuta. S.
Josemaria imaginava as virtudes
precisamente como cada um destes
sons, tao distintos em tom e
intensidade, mas que em conjunto
formam a musica marinha: «Assim
como o rumor do oceano se compde
do ruido de cada uma das ondas,
assim a santidade do vosso
apostolado se compde das virtudes
pessoais de cada um de vos»'".



Ser perfeitos nao é ser iguais

Escreve S. Jeronimo que «Jesus Cristo
ndo manda coisas impossiveis, mas
perfeitas»”. Diante disto poderiamos
contestar que justamente o perfeito
aparece-nos muitas vezes como
impossivel. Quem se atreve a dizer
sobre si mesmo que as suas acoes sdo
«perfeitas»? Além disso, os
testemunhos dos santos vao
precisamente na diregdo contraria:
eles, ao se aproximarem da luz de
Deus, sdo cada vez mais conscientes
das suas imperfeicdes. A
perplexidade aumenta se nos damos
conta de que o fragmento do
Evangelho ao qual se refere S.
Jerénimo € precisamente um
mandato de Jesus: «Sede perfeitos
como € perfeito o vosso Pai

celeste» (Mt 5, 48). Que mistério
escondem estas palavras?

Um primeiro esclarecimento
necessario tem que ver talvez com a



nossa compreensdo de «perfeito»
como algo insuperavel na sua
espécie, algo que ja ndo pode
melhorar mais. Aplicada a conduta
de uma pessoa, uma tal ideia de
«perfeicdo» pode afasta-la tanto da
nossa experiéncia comum que
inclusive pode chegar a gerar-nos
uma certa repulsa. No entanto, o
sentido mais frequente com o qual se
utiliza esta palavra na Biblia tem a
ver com algo completo, realizado,
que da tudo o que pode dar de si.
Entende-se assim melhor que o
convite de Cristo a «ser perfeitos»
ndo é como o remate de uma lista de
critérios a cumprir em todos 0s
ambitos da vida, mas a coroacgao de
um discurso no qual se fala de amar
a todos, amigos e inimigos, como
Deus os ama (cf. Mt 5, 43-48). «Ser
santos ndo € fazer cada vez mais
coisas, ou cumprir certos padroes
que nos tenhamos imposto como
objetivo. O caminho para a
santidade, como explica S. Paulo,



consiste em corresponder a acdo do
Espirito Santo, até que Cristo esteja
formado em nés (cf. Gl 4, 19)»".

Em continuidade com este sentido de
«perfeicdo», o Catecismo da Igreja
fala das virtudes humanas referindo
em primeiro lugar como «permitem
a pessoa ndo somente praticar atos
bons, mas dar o melhor de si
mesma»™. Assim como, para gerar o
som do mar, se misturam todas as
ondas, uma sempre diferente da
outra, numa vida santa soam em
harmonia cada uma das virtudes:
juntas dao forma a melhor versao de
cada um. E como no mundo nao ha
duas pessoas iguais, também ndo ha
duas maneiras iguais de conjugar
cada uma das virtudes. Para nos
tornar santos, ou seja, para nos levar
para Ele, Deus conta com cada uma
das nossas caracteristicas, unicas,
que conhece muito melhor do que
nos. Cabe a cada um penetrar no
«mistério do projeto unico e



irrepetivel, que Deus tem para cada
um e que se realiza no meio dos mais
variados contextos e limites»"":
tornar realidade, com a graca de
Deus e com a nossa liberdade, o filho
amado, a filha amada com quem o
Senhor sonhou desde a eternidade.
Por isso, desde muito cedo, S.
Josemaria dizia aos que se
aproximavam do Opus Dei: «Haveis
de ser tdo diferentes, como diferentes
sdo os santos do Céu, que tem cada
um as suas notas pessoais e

especialissimas»'®.

A santidade é um fato a medida

As diferentes virtudes nao nos
ajudam so a optar pelo bem em vez
do mal numa ac¢ao concreta; isso é
bastante, mas é ainda pouco. Na
realidade, esse dominio sobre nos
mesmos que constituem as virtudes,
a ordenacdo das nossas forgas para o
amor, incentiva-nos a escolher o
melhor por cima do mediocre. As



vezes, uma compreensdo redutora da
virtude faz com que a consideremos
como um compromisso entre dois
extremos negativos, como uma
metade geomeétrica entre dois polos
que queremos evitar. Assim, em vez
de olhar para cima, preocupamo-nos
mais em nao cair no precipicio da
direita ou da esquerda. E, no entanto,
Deus deu a cada um o seu proprio
cume, que corresponde a nossa
propria paisagem geoldgica, na qual
empreendemos o caminho; e nessa
paisagem temos de descobrir tanto
os diferentes obstaculos ou perigos
que nos espreitam, como o0s terrenos
nos quais as nossas pisadas se
agarram melhor ao chdo, ao solo.

Ao comentar a ética aristotélica, S.
Tomads afirma que «o meio para nds é
0 que nado excede nem falta da
devida proporgdo para nos. Por isso,
este meio ndo é o mesmo para
todos»”. O santo dominicano
explica-o com a imagem do calcado,



para o qual cada pessoa tem de
encontrar o seu proprio tamanho; o
filésofo grego, por seu lado, serve-se
da imagem da comida, no sentido de
que ndo sdo sobrios da mesma
maneira um atleta e alguém que faz
pouco exercicio fisico. Como nao
existe uma unica maneira de viver as
virtudes, ndo parece bom caminho
tentar escrever receitas universais
para que alguém se torne uma
pessoa ordenada, generosa ou
humilde. Além disso, como também
compreendeu Aristoteles, uma
pessoa ndo consegue ser virtuosa
somente por realizar externamente
uma série de atos, mas por realiza-
los com umas disposicdes interiores
especificas: «<Em primeiro lugar, se
sabe o que faz; depois, se as escolhe e
as escolhe por elas proprias; e, em
terceiro lugar, se as faz com firmeza
e constantemente»®, Por isso, se 0
ambiente formativo ndo incentiva a
que as pessoas compreendam o
interesse de adquirir essa ou outra



virtude, e a escolham livremente
movidos pelo amor, o0s atos externos
que supostamente trabalham nessa
direcdo correm o risco de estar a
trabalhar em vao.

Deslumbrada pelo facto de que, para
nos tornar santos, o Senhor queira
contar com as caracteristicas
pessoais de cada um, rezava uma
mulher simples: «Faz-nos viver a
nossa vida, ndo como um jogo de
xadrez onde tudo se calcula, ndo
como um jogo onde tudo é dificil, ndo
como um teorema que nos quebra a
cabeca, mas como uma festa sem fim
onde se renova o encontro contigo,
como um baile, como uma danca
entre os bracos da tua graca»"’.

Musculos que se dobram em
qualquer direcao

Um dos indicadores de uma boa
forma fisica é a de os musculos terem
uma grande elasticidade. Com
exercicios de alongamento e um bom



cuidado das articulacdes, o corpo
pode alcancar posicdes até dificeis de
imaginar. Manter esta flexibilidade
muscular ajuda a evitar problemas
causados por mas posturas
continuadas e reduz a probabilidade
de se lesionar. Algo de semelhante
sucede com as virtudes na vida
espiritual e, por isso, S. Josemaria
costumava dizer que «a santidade
tem a flexibilidade dos musculos
soltos»™”. Nesse sentido, explica, do
mesmo modo que as vezes 0 amor de
Deus nos levara a esforcarmo-nos
por fazer algo que nos custa, outras
vezes levar-nos-a a optar por algo
mais comodo e a agradecé-lo.

Ndo é por acaso que a palavra
«virtude» venha do latim virtus, que
significa capacidade ou forga,
precisamente como os musculos. As
virtudes, na medida em que tiverem
passado a formar parte de nos, ndo
SO nos permitem realizar os atos
bons com gosto e facilidade, como



nos tornam flexiveis para adotar a
direcdo que possa exigir cada
circunstancia. E verdade que as
virtudes nos levam a fazer as coisas
de maneira ordenada; mas, mais
profundamente, levam-nos a sermos
nos proprios ordenados, apesar de
nalguma circunstancia possa nao o
parecer externamente ou ndo seja
oportuno concretiza-lo de uma
determinada maneira.

Conta-se que S. Carlos Borromeu,
sendo jovem bispo, tinha fama de ser
uma pessoa muito austera, que
comia e bebia somente pdo e agua,
nas quantidades indispensaveis; no
entanto, se isso favorecia a relagdo
com alguns, ndo tinha problema em
tomar vinho com a frequéncia que
fosse necessaria™". «Se os cristdos
atuassem de outra maneira —
observava o fundador do Opus Dei -,
corriam o risco de se tornar tesos,
sem vida, como uma boneca de
trapos»''?. Precisamente uma das



coisas que mais chama a atencdo nas
bonecas de trapos é que ndo podem
deixar de sorrir. Todos gostamos de
estar rodeados de pessoas alegres,
mas porque o sdo livremente, no
momento adequado e com a medida
adequada, ndo porque conseguiram
incorporar mecanicamente um
determinado comportamento.

S. Francisco de Sales, muito no inicio
da sua correspondéncia com a que
um dia seria Sta. Joana de Chantal,
alertava-a contra a possivel falta de
liberdade de filha de Deus para a
qual podia resvalar, inclusive através
dos seus desejos de vida crista. «Uma
alma que se apegou ao exercicio da
meditacgdo, interrompe-a, e vé-la-as
sair com pena, ansiosa e espantada.
Uma alma que tem verdadeira
liberdade sairad com o rosto
equilibrado e coracdo bondoso
perante o importuno que a
perturbou, porque tudo é um, ou
servir a Deus meditando ou servi-lo



suportando o préximo; ambas as
coisas sdo vontade de Deus, mas
suportar o proximo é necessario
neste momento»"?.

«Sede valentes!», animava o Papa
Francisco a um grupo de jovens
polacos. «O mundo necessita da
vossa liberdade de espirito, do vosso
olhar confiante no futuro, da vossa
sede de verdade, bondade e
beleza»"*. A forca e a flexibilidade
que nos dao as virtudes sdo como o
clamor do oceano que insiste em
mostrar-nos a sua novidade e a sua
beleza; além disso, manifestam ao
Espirito Santo a nossa docilidade
para que Cristo se forme na nossa
alma de uma maneira unica na
historia. Nao é estranho que o
Catecismo nos fale das virtudes
precisamente no capitulo sobre «a
vocacgdo do homem»™": porque
estamos chamados a viver essa vida



divina, estamos chamados a levantar
o olhar para o horizonte, como
aquelas aves costeiras, confiantes de
que Deus apoia a nossa luta.

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 960.

[2] S. Jeronimo, citado em Catena
Aurea, comentarios a Mt 5, 43-48.

[3] Fernando Ocariz, Carta pastoral
28/10/2020, n. 6.

[4] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1803.

[5] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
170.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 947.

[7] S. Tomas de Aquino, Comentdrio a
Etica a Nicémaco, Livro II, licio VI.



[8] Aristételes, Etica a Nicomaco,
1105a-1105b.

[9] Serva de Deus Madeleine Delbrél,
“O baile da obediéncia”.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 156.
Citado em Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 6.

[11] cf. carta de S. Francisco de Sales
a baronesa de Chantal, 14/10/1604.

[12] S. Josemaria, Forja, n. 156.

[13] S. Francisco de Sales, carta a
baronesa de Chantal, 14/10/1604.

[14] Francisco, Mensagem,
15/08/2018.

[15] Catecismo da Igreja Catdlica,
Terceira parte, Primeira seccao.

Andrés Cardenas Matute




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-
melhor-de-cada-um/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/

	Muito humanos, muito divinos (19): Para dar o melhor de cada um

