
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (19):
Para dar o melhor de
cada um

As virtudes dão brilho à nossa
personalidade e tornam-nos
flexíveis para descobrir o bem
nas diferentes situações
quotidianas.

07/06/2023

Um poeta imaginava como as aves
das zonas costeiras, sustentadas pela
brisa, voam ébrias pela alegria de
contemplar sempre a espuma do mar



e a beleza do céu. Se não temos a
sorte de viver à beira do oceano,
talvez possamos recordar a
impressão que se apodera de nós
cada vez que voltamos de visita; não
somente pela imensidão do mar,
pelas suas cores ou pelo ambiente
que gera, mas também pelo seu som.
De facto, já existem uma infinidade
de gravações do som do mar que
permitem, em qualquer canto do
mundo, ganhar um pequeno acesso a
esse conjunto de vozes – da água, das
rochas, das aves, da areia – tão
tonificantes para quem as escuta. S.
Josemaria imaginava as virtudes
precisamente como cada um destes
sons, tão distintos em tom e
intensidade, mas que em conjunto
formam a música marinha: «Assim
como o rumor do oceano se compõe
do ruído de cada uma das ondas,
assim a santidade do vosso
apostolado se compõe das virtudes
pessoais de cada um de vós»[1].



Ser perfeitos não é ser iguais

Escreve S. Jerónimo que «Jesus Cristo
não manda coisas impossíveis, mas
perfeitas»[2]. Diante disto poderíamos
contestar que justamente o perfeito
aparece-nos muitas vezes como
impossível. Quem se atreve a dizer
sobre si mesmo que as suas ações são
«perfeitas»? Além disso, os
testemunhos dos santos vão
precisamente na direção contrária:
eles, ao se aproximarem da luz de
Deus, são cada vez mais conscientes
das suas imperfeições. A
perplexidade aumenta se nos damos
conta de que o fragmento do
Evangelho ao qual se refere S.
Jerónimo é precisamente um
mandato de Jesus: «Sede perfeitos
como é perfeito o vosso Pai
celeste» (Mt 5, 48). Que mistério
escondem estas palavras?

Um primeiro esclarecimento
necessário tem que ver talvez com a



nossa compreensão de «perfeito»
como algo insuperável na sua
espécie, algo que já não pode
melhorar mais. Aplicada à conduta
de uma pessoa, uma tal ideia de
«perfeição» pode afastá-la tanto da
nossa experiência comum que
inclusive pode chegar a gerar-nos
uma certa repulsa. No entanto, o
sentido mais frequente com o qual se
utiliza esta palavra na Bíblia tem a
ver com algo completo, realizado,
que dá tudo o que pode dar de si.
Entende-se assim melhor que o
convite de Cristo a «ser perfeitos»
não é como o remate de uma lista de
critérios a cumprir em todos os
âmbitos da vida, mas a coroação de
um discurso no qual se fala de amar
a todos, amigos e inimigos, como
Deus os ama (cf. Mt 5, 43-48). «Ser
santos não é fazer cada vez mais
coisas, ou cumprir certos padrões
que nos tenhamos imposto como
objetivo. O caminho para a
santidade, como explica S. Paulo,



consiste em corresponder à ação do
Espírito Santo, até que Cristo esteja
formado em nós (cf. Gl 4, 19)»[3].

Em continuidade com este sentido de
«perfeição», o Catecismo da Igreja
fala das virtudes humanas referindo
em primeiro lugar como «permitem
à pessoa não somente praticar atos
bons, mas dar o melhor de si
mesma»[4]. Assim como, para gerar o
som do mar, se misturam todas as
ondas, uma sempre diferente da
outra, numa vida santa soam em
harmonia cada uma das virtudes:
juntas dão forma à melhor versão de
cada um. E como no mundo não há
duas pessoas iguais, também não há
duas maneiras iguais de conjugar
cada uma das virtudes. Para nos
tornar santos, ou seja, para nos levar
para Ele, Deus conta com cada uma
das nossas características, únicas,
que conhece muito melhor do que
nós. Cabe a cada um penetrar no
«mistério do projeto único e



irrepetível, que Deus tem para cada
um e que se realiza no meio dos mais
variados contextos e limites»[5]:
tornar realidade, com a graça de
Deus e com a nossa liberdade, o filho
amado, a filha amada com quem o
Senhor sonhou desde a eternidade.
Por isso, desde muito cedo, S.
Josemaria dizia aos que se
aproximavam do Opus Dei: «Haveis
de ser tão diferentes, como diferentes
são os santos do Céu, que tem cada
um as suas notas pessoais e
especialíssimas»[6].

A santidade é um fato à medida

As diferentes virtudes não nos
ajudam só a optar pelo bem em vez
do mal numa ação concreta; isso é
bastante, mas é ainda pouco. Na
realidade, esse domínio sobre nós
mesmos que constituem as virtudes,
a ordenação das nossas forças para o
amor, incentiva-nos a escolher o
melhor por cima do medíocre. Às



vezes, uma compreensão redutora da
virtude faz com que a consideremos
como um compromisso entre dois
extremos negativos, como uma
metade geométrica entre dois polos
que queremos evitar. Assim, em vez
de olhar para cima, preocupamo-nos
mais em não cair no precipício da
direita ou da esquerda. E, no entanto,
Deus deu a cada um o seu próprio
cume, que corresponde à nossa
própria paisagem geológica, na qual
empreendemos o caminho; e nessa
paisagem temos de descobrir tanto
os diferentes obstáculos ou perigos
que nos espreitam, como os terrenos
nos quais as nossas pisadas se
agarram melhor ao chão, ao solo.

Ao comentar a ética aristotélica, S.
Tomás afirma que «o meio para nós é
o que não excede nem falta da
devida proporção para nós. Por isso,
este meio não é o mesmo para
todos»[7]. O santo dominicano
explica-o com a imagem do calçado,



para o qual cada pessoa tem de
encontrar o seu próprio tamanho; o
filósofo grego, por seu lado, serve-se
da imagem da comida, no sentido de
que não são sóbrios da mesma
maneira um atleta e alguém que faz
pouco exercício físico. Como não
existe uma única maneira de viver as
virtudes, não parece bom caminho
tentar escrever receitas universais
para que alguém se torne uma
pessoa ordenada, generosa ou
humilde. Além disso, como também
compreendeu Aristóteles, uma
pessoa não consegue ser virtuosa
somente por realizar externamente
uma série de atos, mas por realizá-
los com umas disposições interiores
específicas: «Em primeiro lugar, se
sabe o que faz; depois, se as escolhe e
as escolhe por elas próprias; e, em
terceiro lugar, se as faz com firmeza
e constantemente»[8]. Por isso, se o
ambiente formativo não incentiva a
que as pessoas compreendam o
interesse de adquirir essa ou outra



virtude, e a escolham livremente
movidos pelo amor, os atos externos
que supostamente trabalham nessa
direção correm o risco de estar a
trabalhar em vão.

Deslumbrada pelo facto de que, para
nos tornar santos, o Senhor queira
contar com as características
pessoais de cada um, rezava uma
mulher simples: «Faz-nos viver a
nossa vida, não como um jogo de
xadrez onde tudo se calcula, não
como um jogo onde tudo é difícil, não
como um teorema que nos quebra a
cabeça, mas como uma festa sem fim
onde se renova o encontro contigo,
como um baile, como uma dança
entre os braços da tua graça»[9].

Músculos que se dobram em
qualquer direção

Um dos indicadores de uma boa
forma física é a de os músculos terem
uma grande elasticidade. Com
exercícios de alongamento e um bom



cuidado das articulações, o corpo
pode alcançar posições até difíceis de
imaginar. Manter esta flexibilidade
muscular ajuda a evitar problemas
causados por más posturas
continuadas e reduz a probabilidade
de se lesionar. Algo de semelhante
sucede com as virtudes na vida
espiritual e, por isso, S. Josemaria
costumava dizer que «a santidade
tem a flexibilidade dos músculos
soltos»[10]. Nesse sentido, explica, do
mesmo modo que às vezes o amor de
Deus nos levará a esforçarmo-nos
por fazer algo que nos custa, outras
vezes levar-nos-á a optar por algo
mais cómodo e a agradecê-lo.

Não é por acaso que a palavra
«virtude» venha do latim virtus, que
significa capacidade ou força,
precisamente como os músculos. As
virtudes, na medida em que tiverem
passado a formar parte de nós, não
só nos permitem realizar os atos
bons com gosto e facilidade, como



nos tornam flexíveis para adotar a
direção que possa exigir cada
circunstância. É verdade que as
virtudes nos levam a fazer as coisas
de maneira ordenada; mas, mais
profundamente, levam-nos a sermos
nós próprios ordenados, apesar de
nalguma circunstância possa não o
parecer externamente ou não seja
oportuno concretizá-lo de uma
determinada maneira.

Conta-se que S. Carlos Borromeu,
sendo jovem bispo, tinha fama de ser
uma pessoa muito austera, que
comia e bebia somente pão e água,
nas quantidades indispensáveis; no
entanto, se isso favorecia a relação
com alguns, não tinha problema em
tomar vinho com a frequência que
fosse necessária[11]. «Se os cristãos
atuassem de outra maneira –
observava o fundador do Opus Dei –,
corriam o risco de se tornar tesos,
sem vida, como uma boneca de
trapos»[12]. Precisamente uma das



coisas que mais chama a atenção nas
bonecas de trapos é que não podem
deixar de sorrir. Todos gostamos de
estar rodeados de pessoas alegres,
mas porque o são livremente, no
momento adequado e com a medida
adequada, não porque conseguiram
incorporar mecanicamente um
determinado comportamento.

S. Francisco de Sales, muito no início
da sua correspondência com a que
um dia seria Sta. Joana de Chantal,
alertava-a contra a possível falta de
liberdade de filha de Deus para a
qual podia resvalar, inclusive através
dos seus desejos de vida cristã. «Uma
alma que se apegou ao exercício da
meditação, interrompe-a, e vê-la-ás
sair com pena, ansiosa e espantada.
Uma alma que tem verdadeira
liberdade sairá com o rosto
equilibrado e coração bondoso
perante o importuno que a
perturbou, porque tudo é um, ou
servir a Deus meditando ou servi-lo



suportando o próximo; ambas as
coisas são vontade de Deus, mas
suportar o próximo é necessário
neste momento»[13].

* * *

«Sede valentes!», animava o Papa
Francisco a um grupo de jovens
polacos. «O mundo necessita da
vossa liberdade de espírito, do vosso
olhar confiante no futuro, da vossa
sede de verdade, bondade e
beleza»[14]. A força e a flexibilidade
que nos dão as virtudes são como o
clamor do oceano que insiste em
mostrar-nos a sua novidade e a sua
beleza; além disso, manifestam ao
Espírito Santo a nossa docilidade
para que Cristo se forme na nossa
alma de uma maneira única na
história. Não é estranho que o
Catecismo nos fale das virtudes
precisamente no capítulo sobre «a
vocação do homem»[15]: porque
estamos chamados a viver essa vida



divina, estamos chamados a levantar
o olhar para o horizonte, como
aquelas aves costeiras, confiantes de
que Deus apoia a nossa luta.

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 960.

[2] S. Jerónimo, citado em Catena
Aurea, comentários a Mt 5, 43-48.

[3] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
28/10/2020, n. 6.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
1803.

[5] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
170.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 947.

[7] S. Tomás de Aquino, Comentário à
Ética a Nicómaco, Livro II, lição VI.



[8] Aristóteles, Ética a Nicómaco,
1105a-1105b.

[9] Serva de Deus Madeleine Delbrêl,
“O baile da obediência”.

[10] S. Josemaria, Forja, n. 156.
Citado em Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 6.

[11] cf. carta de S. Francisco de Sales
à baronesa de Chantal, 14/10/1604.

[12] S. Josemaria, Forja, n. 156.

[13] S. Francisco de Sales, carta à
baronesa de Chantal, 14/10/1604.

[14] Francisco, Mensagem,
15/08/2018.

[15] Catecismo da Igreja Católica,
Terceira parte, Primeira secção.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-

melhor-de-cada-um/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-cada-um/

	Muito humanos, muito divinos (19): Para dar o melhor de cada um

