
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (18):
Liberdade interior,
ou a alegria de seres
quem és

Encontrar o seu centro no amor
de Deus é tudo o que a nossa
liberdade precisa para nos
tornarmos pessoas únicas,
felizes, que não se trocariam
por ninguém.

11/05/2023



A fama de Jesus espalhou-se por toda
a Galileia. Era um mestre diferente
dos outros: falava com autoridade, e
a Sua palavra impressionava... até os
demónios. Depois de pregar em
vários lugares, «veio a Nazaré, onde
tinha sido criado» (Lc 4, 16). S. Lucas
situa esta cena no início da vida
pública. A história é tão densa que
pode ser vista como um "evangelho
dentro do evangelho": em poucas
linhas não só se abre solenemente a
missão do Senhor, mas sintetiza-se
toda a Sua vida[1]. Jesus vai à
sinagoga e levanta-Se para ler.
Entregam-Lhe o pergaminho do
profeta Isaías: «Entregaram-lhe o
livro do profeta Isaías e,
desenrolando-o, deparou com a
passagem em que está escrito: “O
Espírito do Senhor está sobre mim,
porque me ungiu para anunciar a
Boa-Nova aos pobres; enviou-me a
proclamar a libertação aos cativos e,
aos cegos, a recuperação da vista; a
mandar em liberdade os oprimidos, a



proclamar um ano favorável da
parte do Senhor”. Depois, enrolou o
livro, entregou-o ao responsável e
sentou-se. Todos os que estavam na
sinagoga tinham os olhos fixos nele.
Começou, então, a dizer-lhes:
“Cumpriu-se hoje esta passagem da
Escritura, que acabais de ouvir”» (Lc
4, 17-21). Jesus apresenta a Sua
condição de Messias em termos
inequívocos, e fá-lo com um texto
que destaca o dom da liberdade. Isso
é o que nos veio dar; veio para nos
libertar do cativeiro e da opressão do
pecado.

A liberdade: os primeiros cristãos
sabiam que este dom estava no
centro da sua fé, e por isso S. Paulo
fará dele um tema constante nas suas
cartas. Jesus liberta-nos do peso do
pecado e da morte, do destino cego
que pesava sobre as religiões pagãs,
das paixões desordenadas e de tudo o
que torna miserável a vida do ser
humano na terra. No entanto, a



liberdade não é apenas um dom, mas
também ao mesmo tempo uma
tarefa. Como escreve o Apóstolo dos
Gentios, «Foi para a liberdade que
Cristo nos libertou. Permanecei, pois,
firmes, e não vos sujeiteis outra vez
ao jugo da escravidão» (Gl 5, 1). É
preciso, pois, resguardar a liberdade,
fazer jus a este dom e não se
abandonar de novo à comodidade da
escravidão. Os primeiros cristãos
tiveram essa convicção marcada com
fogo; e nós? Muitos de nós fomos
batizados quando éramos recém-
nascidos. Que podem significar para
nós as palavras de Isaías que o
Senhor citou em Nazaré? E aquele
chamamento a viver em liberdade,
sem nos submetermos, de que fala S.
Paulo?

Se fosse apenas uma questão de
poder escolher

Quando falamos em liberdade,
muitas vezes pensamos numa



condição simples, uma qualidade das
nossas ações: atuo livremente
quando posso fazer o que quero, sem
que ninguém me obrigue ou coaja. É
a experiência de liberdade que temos
quando podemos escolher por nós
mesmos. Diante de uma pergunta
como, por exemplo: «Vai comer bolo
de chocolate ou fruta?», quem pode
escolher qualquer um dos dois
parece mais livre e escolhe o que
prefere, pelo motivo que considera
mais adequado. Já o diabético é
obrigado a pedir fruta. Nesse sentido
preciso, quem mais pode escolher é
mais livre: quem tem mais
alternativas e menos elementos que
determinam uma direção. É por isso
que ter dinheiro dá uma grande
sensação de liberdade: abrem-se
muitas oportunidades que se fecham
a quem não o tem. Também a
ausência de compromissos dá uma
grande sensação de liberdade,
porque aparentemente não há nada



que dite ou restrinja as próprias
decisões.

É claro que a ausência de coerções
faz parte da condição de liberdade,
mas não a esgota. De facto, alguns
dos modelos de liberdade que
percorreram a história viveram atrás
das grades. O exemplo de Tomás
Moro na Torre de Londres é
paradigmático. Do ponto de vista da
escolha, ele não era absolutamente
livre; e, no entanto... O mesmo vale
para personagens mais recentes, ou
para os primeiros mártires. Toda a
forma de perseguição é uma
tentativa de acabar com a liberdade,
mas não existe uma forma
meramente externa de fazê-lo. Por
isso, Jesus diz: «Não temais os que
matam o corpo e não podem matar a
alma» (Mt 10, 28). A liberdade não é
simplesmente uma condição, mas a
capacidade de decidir – ou tomar
partido por um tipo de conduta – no
mais íntimo de nosso ser, para lá do



que ditam as circunstâncias em que
nos movemos.

Por outro lado, a liberdade que
experimentamos nas nossas escolhas
específicas tende a ter um alcance
bastante reduzido. Quando
pensamos em pessoas que entraram
para a história pela forma como
viveram a sua liberdade, não é isso o
que costuma destacar. Podemos
rever mentalmente os nomes de três
ou quatro pessoas – conhecidas de
todos ou simplesmente próximas de
nós – que consideramos modelos de
liberdade. Que se destaca na sua
vida? Que os torna modelos para
nós? Certamente não os admiramos
porque souberam escolher sempre
que comida preferiam, ou porque,
para trocarem de parceiros quando
quisessem, nunca se casaram. Trata-
se mais de pessoas que se libertaram
de tudo que poderia prendê-las, para
se entregarem totalmente a algo
(uma causa digna) ou a alguém; dar



toda a vida. E são exemplos de
liberdade justamente porque
carregam essa dedicação até ao fim.
Se Tomás Moro tivesse jurado
lealdade a Henrique VIII contra a sua
consciência, mesmo que o tivesse
feito livremente, não teria entrado
na história da mesma forma que
aconteceu. Se S. Paulo, em vez de se
esforçar por dar a conhecer Cristo
até ao ponto de dar a vida por Ele,
tivesse decidido abandonar a sua
vocação e restabelecer-se como
tecelão de tendas, ainda que o tivesse
feito livremente, não pareceria um
modelo de liberdade. Assim, para
compreender plenamente a
liberdade, é necessário ir além da
simples capacidade de escolha.

Um tesouro pelo qual dar a vida

O Evangelho fala-nos de uma
experiência de liberdade que
consiste precisamente em renunciar
a qualquer possibilidade de escolha:



«O Reino do Céu é semelhante a um
tesouro escondido num campo, que
um homem encontra. Volta a
escondê-lo e, cheio de alegria, vai,
vende tudo o que possui e compra o
campo.O Reino do Céu é também
semelhante a um negociante que
busca boas pérolas. Tendo
encontrado uma pérola de grande
valor, vende tudo quanto possui e
compra a pérola» (Mt 13, 44-46). As
personagens destas breves parábolas
deixam tudo por algo que merece a
pena. Renunciam a escolher,
comprometem-se totalmente com
algo e não sentem que estão a ficar
sem liberdade, mas a fazer, com ela,
o melhor que podem. Na verdade,
esta é a experiência de qualquer
apaixonado. Não se importa de não
poder sair com outras pessoas: deu
tudo por aquela que ama; só quer
amá-la e apaixonar-se por ela cada
dia mais. E não lhe parece que assim
esteja a desperdiçar a sua liberdade:
pelo contrário, compreende que não



pode fazer nada melhor com a sua
liberdade do que amar aquela
pessoa, aquele tesouro, aquela pérola
valiosíssima.

Já só esta consideração permite
perceber que a liberdade de escolha,
ainda que seja uma dimensão da
liberdade, se ordena a outra mais
profunda: aquela que consiste em
poder amar algo (ou alguém). Essa
outra dimensão poderia ser chamada
de liberdade de adesão. É a liberdade
que praticamos quando amamos e
que nos permite compreender que «a
liberdade e a entrega não se
contradizem; apoiam-se
mutuamente»[2]. Ao dar a vida
inteira, não se perde a liberdade, mas
vive-se com maior intensidade: «Na
entrega voluntária, em cada instante
dessa dedicação, a liberdade renova
o amor e renovar-se é ser
continuamente jovem, generoso,
capaz de grandes ideais e de grandes
sacrifícios»[3]. Quando, depois de um



dia intenso, só temos um tempo livre
no final do dia e, percebendo que
ainda não dedicámos tempo à
oração, resolvemos fazê-lo em vez de
descansar assistindo ao noticiário,
estamos a usar a nossa liberdade
num sentido que sustenta a nossa
entrega; a chave que resolve esse
dilema sem criar conflitos é, mais
uma vez, o amor. Da mesma forma, a
mãe de família, ao cuidar, por amor,
de um filho doente que muda os seus
planos, fá-lo livremente, e essa
dedicação dá-lhe uma alegria que
não conseguiria fazendo o que lhe
apetecia ou lhe convinha naquele
momento.

Mas ainda podemos dar um passo
adiante. Quando abraçamos algo (ou
alguém) com toda a nossa vida, esse
amor vai-nos configurando, faz-nos
ser cada vez mais "nós mesmos":
uma pessoa única, com nome e
apelido. Por exemplo, Teresa de
Calcutá. Imaginemos por um



momento que lhe ofereciam uma
vivenda para passar os seus últimos
anos em paz e uma ONG para cuidar
dos pobres de quem ela cuidava. Que
teria respondido? A liberdade com
que viveu a sua vida não consistia
em poder deixar tudo e ir descansar
tranquilamente, mas precisamente
em abraçar com toda a sua vida uma
coisa boa – Cristo presente nos mais
pobres – e despojar-se, por sua vez,
de tudo aquilo que entorpecesse esse
ideal.

Na verdade, poderíamos facilmente
encontrar exemplos semelhantes na
vida de muitos outros santos e
santas. Em todo o caso, o que os
moveu foi o desejo de serem fiéis ao
Amor ao qual tudo deram; responder
ao chamamento que os tinha enviado
ao meio do mundo, com uma missão
que ia formando as suas vidas.
Podemos recordar, por exemplo, o
que o S. Josemaria escreveu em 1932:
«Dois caminhos se apresentam: que



eu estude, consiga uma cátedra e me
torne sábio. Eu gostaria de tudo isso
e vejo que é viável. Segundo: que eu
sacrifique a minha ambição, e até o
nobre desejo de saber, contentando-
me em ser discreto, não ignorante. O
meu caminho é o segundo: Deus
quer-me santo e quer-me para a Sua
Obra»[4]. Isso é o que se pode chamar
liberdade interior: a fonte que
explica que as minhas ações não
respondem ao capricho de um
momento, nem a mandatos externos,
nem mesmo ao frio valor objetivo
das coisas, mas a esse tesouro
escondido pelo qual eu dei tudo: o
Amor que veio procurar-me e me
chama a segui-l'O. A partir desse
chamamento, muito melhor do que
de uma série de obrigações externas,
compreendem-se as loucuras dos
santos.

Logicamente, agir com liberdade
interior não significa que não
existam coisas que nos custem. No



plano da nossa vida quotidiana,
Mons. Ocáriz recordou com
frequência algo que S. Josemaria
costumava dizer: «Não é lícito pensar
que só é possível fazer com alegria o
trabalho que gostamos»[5]. Glosando
esta frase, escreveu: «Podemos fazer
com alegria – e não de má vontade –
o que custa, o que não agrada, se o
fazemos por e com amor e, portanto,
livremente»[6]. Faz-se com total
liberdade, porque se entende que dá
resposta ao amor que levamos no
coração. Ou seja, talvez hoje não me
apeteça muito, talvez não
compreenda bem porque tenho de
fazer precisamente isto..., mas faço-o
porque sei que faz parte do amor que
abracei com a minha vida, e na
mesma medida sou capaz de amá-lo.
Quando atuo dessa forma, não o faço
automaticamente ou simplesmente
porque “tem que ser feito”, mas “por
e com amor”, com voluntariedade
atual. Com o tempo, o que agora faço
contra a corrente, movido pelo amor



a quem dei a minha vida, adquirirá o
seu significado mais profundo.
«Perceber a própria vocação como
um dom de Deus – e não como uma
simples sobreposição de obrigações
–, mesmo quando sofrermos, é
também uma manifestação da
liberdade de espírito»[7].

A liberdade como resposta

Na sua conceção de liberdade, uma
parte importante da cultura atual
muitas vezes não consegue ver para
além da capacidade de escolher a
cada momento sem qualquer coerção
ou determinação: parece que, se isso
for questionado, a liberdade
desaparece. Porém, é um facto que
escolher uma coisa muitas vezes
significa renunciar a outras; que
querer não significa necessariamente
poder, e que o que nos parece um
projeto firme pode facilmente
naufragar. A antropologia cristã
propõe uma relação muito mais



harmoniosa e serena com a
liberdade, a partir do momento em
que a entende como um dom e um
chamamento. Fomos «chamados à
liberdade» (Gl 5, 13); e não a uma
liberdade amorfa ou sem sentido,
mas à "liberdade gloriosa dos filhos
de Deus" (Rm 8, 21). A verdade da
nossa filiação divina é o que nos
torna livres (cf. Jo 8, 31-32). Por isso,
a nossa liberdade não é uma
atividade espontânea, que brota sem
saber de onde nem para onde. A
nossa liberdade é, na sua dimensão
mais profunda, uma resposta ao
Amor que nos precede. É por isso
que S. Josemaria poderia descrever a
vida interior, no que diz respeito à
luta, como um atuar «porque nos dá
na gana (...) corresponder à graça do
Senhor»[8]. Abraçamos livremente
Aquele que "nos amou primeiro" (cf.
1Jo 4, 19), e tentamos com todas as
nossas forças retribuir esse amor. E
isso, que pode parecer um tanto
abstrato, na verdade tem algumas



consequências muito concretas. Por
exemplo, diante das diversas
escolhas que fazemos todos os dias,
poderíamos perguntar-nos: "vou
fazer isso, onde me leva? Está de
acordo com o amor de Deus, com a
minha condição de filho?".

Por outro lado, quando vivemos a
liberdade como resposta,
descobrimos que não há motor mais
poderoso na nossa vida do que
manter viva a memória do Amor que
nos chama. Isso também é verdade
no plano humano: não há força
maior, para qualquer pessoa, do que
a consciência de ser amado. Como a
apaixonada que sabe que o seu
amado conta com ela: «A voz de meu
amado! Ei-lo que chega, correndo
pelos montes, saltando sobre as
colinas. (…) Ei-lo que espera, por
detrás do nosso muro, olhando pelas
janelas, espreitando pelas frinchas.
(…) Levanta-te! Anda, vem daí, ó
minha bela amada! Eis que o inverno



já passou,a chuva parou e foi-se
embora» (Ct 2, 8-11). Aquele que se
sabe assim amado por Deus,
chamado a incendiar o mundo
inteiro com o Seu amor, está disposto
a fazer o que for preciso. Tudo lhe
parece pouco em comparação com o
que recebeu. Dirá, como algo óbvio:
«Que pouco é uma vida para oferecê-
la a Deus»[9]. Darmo-nos conta de que
«Deus nos espera em cada pessoa (cf.
Mt 25, 40) e quer tornar-se presente
nas suas vidas, também através de
nós, leva-nos a procurar dar, a mãos
cheias, aquilo que recebemos. E na
nossa vida, minhas filhas e meus
filhos, recebemos e estamos a
receber muito Amor. Dá-lo a Deus e
aos outros é o ato mais próprio da
liberdade»[10].

Não há medo ou mandato externo
que mova um coração como a força
da liberdade que se identifica com o
seu Amor, nos mínimos detalhes. S.
Paulo dizia-o com a convicção de



quem o viveu plenamente: «Estou
convencido de que nem a morte nem
a vida, nem os anjos nem os
principados, nem o presente nem o
futuro, nem as potestades, nem a
altura, nem o abismo, nem qualquer
outra criatura poderá separar-nos do
amor de Deus que está em Cristo
Jesus, Senhor nosso» (Rm 8, 38-39).
Logicamente, para que o Amor de
Deus tenha essa força em nós,
precisamos de cultivar uma
profunda intimidade com Ele, antes
de mais na oração. Ali,
contemplando o Senhor, aprendemos
o caminho da liberdade, e ali
também abrimos o coração à ação
transformadora do Espírito Santo.

Que a verdadeira liberdade assuma a
forma de uma resposta, de um
grande “sim”, tem também a ver com
parte da herança que,
humanamente, S. Josemaria quis
deixar aos seus filhos: o bom
humor[11]. Não é simplesmente um



traço de personalidade, mas uma
verdadeira força – virtus – da
liberdade. Se a vida do cristão se
baseasse numa decisão ética, na luta
para concretizar uma ideia, quase
todos acabariam por alguma forma
de esgotamento, desânimo ou
frustração. Não todos, porque há
temperamentos mais fortes, que até
se estimulam ao serem forçados a
nadar contra a corrente, mas quase
todos. No entanto, a situação é muito
diferente se a vida cristã tem origem
no encontro com uma Pessoa que
veio à nossa procura[12]. Esta origem é
a mesma que nos sustenta enquanto
buscamos a meta com todas as
nossas forças, por poucas que nos
pareçam: «Não que já o tenha
alcançado ou já seja perfeito; mas
corro, para ver se o alcanço, já que
fui alcançado por Cristo Jesus» (Fl 3,
12). Foi Ele quem nos alcançou, quem
se fixou em nós, quem acreditou em
nós. Por isso, se sentimos a nossa
pequenez, a nossa miséria, o barro – 



húmus – de que somos feitos, a nossa
resposta será tão humilde como
cheia de humor: responderemos a
partir de um olhar que, «para além
do que vemos de forma imediata e
simples, nos permite ver o lado
positivo – e, por vezes, até divertido –
das coisas e das situações»[13]. Claro
que somos feitos de barro; se em
algum momento tentamos voar, não
é porque perdemos isso de vista, mas
porque existe Alguém que nos
conhece melhor do que nós mesmos
e que nos convida a dar esse passo.

O diálogo que o profeta Jeremias
estabelece com o Senhor (Jr 1, 5-8) é
muito bonito – e tem a sua graça –.
Poucos profetas sofreram tanto
quanto ele para tornar a palavra de
Deus presente no meio do Seu povo.
A iniciativa tinha sido de Deus:
«Antes de te haver formado no
ventre materno, Eu já te conhecia;
antes que saísses do seio de tua mãe,
Eu te consagrei e te constituí profeta



das nações». Jeremias, por sua vez,
não parece perceber mais do que a
sua própria inadequação: «E eu
respondi: 'Ah! Senhor Deus, eu não
sei falar, pois ainda sou um jovem'».
Mas Deus não desiste: «Não digas:
'Sou um jovem', pois irás aonde Eu te
enviar». Como poderá o profeta
seguir em frente, qual será a sua
segurança? O mandato que recebeu?
Muito mais que isso: «Não terás
medo diante deles, pois Eu estou
contigo para te livrar». Às vezes, o
pior inimigo da nossa liberdade
somos nós mesmos, especialmente
quando perdemos de vista o
verdadeiro fundamento da nossa
existência.

No fundo, o que surpreende não é
que sejamos fracos e caiamos, mas
que, sendo assim, continuemos a
levantar-nos; que continue a haver
espaço, no nosso coração, para
sonhar os sonhos de Deus. Ele conta
com a nossa liberdade e o nosso



barro. É uma questão de olhar mais
para Ele, e menos para a nossa
incapacidade. A intimidade com
Deus, a confiança n'Ele: daí nascem a
força e a leveza necessárias para
viver no meio do mundo como filhos
de Deus. «Um escritor disse que os
anjos conseguem voar porque não se
consideram a si mesmos com
demasiada seriedade. E também nós
talvez pudéssemos voar um pouco
mais, se não déssemos tanta
importância a nós mesmos»[14].

[1] cf. J.M. Casciaro, «El Espíritu
Santo en los evangelios sinópticos»,
en Pedro Rodríguez et al. (eds.), El
Espíritu Santo y la Iglesia, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[3] Ibid.



[4] S. Josemaria, Apuntes íntimos, n.
678, cit. em Camino, edición crítico-
histórica.

[5] S. Josemaria, Carta 13, n. 106.

[6] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 6.

[7] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 7.

[8] S. Josemaria, Carta 2, n. 45.

[9] S. Josemaria, Caminho, n. 420.

[10] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n.4.

[11] cf. S. Josemaria, Carta 24, n. 22.

[12] cf. Bento XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 1.

[13] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 6.



[14] Bento XVI, Entrevista em
Castelgandolfo, 05/08/2006.

Lucas Buch – Carlos Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-18-liberdade-
interior-ou-a-alegria-de-seres-quem-es/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-seres-quem-es/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-seres-quem-es/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-seres-quem-es/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-seres-quem-es/

	Muito humanos, muito divinos (18): Liberdade interior, ou a alegria de seres quem és

