
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (17): A
força delicada da
confiança

A confiança descobre as
potencialidades que estão
escondidas dentro de cada um.
Faz-nos crescer de forma
natural, harmoniosa. Torna-nos
capazes de mais.

02/04/2023

Ninguém é um verso solto:
«formamos todos parte de um
mesmo poema divino»[1]. Os relatos



individuais que tecem a história dos
homens são entrelaçados por
relações de filiação, fraternidade,
amizade. O nosso coração dá os
primeiros latejos graças à vida dos
outros, e depois será continuamente
encorajado, consolado, fortalecido –
também ferido – por aqueles que
partilham connosco o caminho da
vida. O facto de dependermos deles,
e eles de nós, não é um efeito
colateral do pecado original, ao qual
devemos resignar-nos, mas algo
constitutivo do nosso ser à imagem
de Deus.

Embora a nossa vida em sociedade às
vezes pareça uma corrente frenética
que tende a nos tornar
individualistas, sabemos que só
somos plenamente nós mesmos na
relação, na interdependência: só nos
encontramos quando estamos
prontos para sair de nós mesmos.
Quem descobre plenamente esta
realidade deixa de ver nos seus



próprios limites obstáculos que o
impedem de ser feliz. Os
relacionamentos são-lhe então
revelados como pontes que
expandem o seu mundo[2]. Mas nem
todos fazem essa descoberta, ou não
na mesma medida, e por isso, em
igualdade de condições de posição
social, educação, caráter, diferentes
pessoas podem viver de formas
radicalmente diferentes, dependendo
da qualidade dos seus
relacionamentos: alguns, perdidos
numa multidão solitária; outros,
sempre acompanhados e sempre
acompanhantes.

Um olhar transformador

No final do Seu tempo na terra, Jesus
diz aos apóstolos: «a vós chamei-vos
amigos» (Jo 15, 15). Aquele que é
perfeito Deus e perfeito Homem, o
modelo a que nos voltamos para
aprender a ser humanos, percorre o
caminho da vida de mãos dadas com



os outros. É algo que já percebemos
desde o primeiro encontro com os
Doze: Jesus estabelece com cada um
deles uma relação que avança num
crescendo de conhecimento, de
amizade, de amor, até entregar-lhes
o Seu coração aberto. O leitor do
Evangelho conhece as limitações, os
defeitos daqueles que mais tarde
seriam pilares da Igreja. Ele não os
viu? Obviamente que sim, mas a
palavra do Verbo é criadora; o Seu
olhar de amor potencia-os, porque é
um olhar cheio de confiança. Esses
homens rudes sabem que são
amados, escolhidos e crescem mais
do que qualquer um ousaria esperar,
porque percebem a confiança do
Senhor neles. Isso também acontece
nas nossas vidas, quando captamos o
amor que Deus tem por nós. Embora
muitas vezes falemos sobre a
importância de crer em Jesus, não
podemos esquecer que o que mais
nos transforma é que Ele confia em
nós. Sim, um sinal seguro de que a



nossa fé está amadurecendo é que
nos apoiamos cada vez mais na
confiança que Deus tem em nós.

Vejamos o discípulo que permaneceu
fiel a Jesus ao pé da cruz. Qual é o
segredo da sua fortaleza? Talvez
precisamente o modo como se refere
a si mesmo: "o discípulo amado".
João descobre a sua identidade no
facto de ser amado por Jesus: isto
expande as suas forças, o seu coração
e torna-o capaz de uma fidelidade
admirável. O seu relato da última
ceia reflete até que ponto se tinha
introduzido, pela confiança, no
coração de Jesus. Assim é: a
confiança permite-nos aceder a um
conhecimento muito mais profundo
do que é possível apenas com a
razão.

Assim como entrou na vida dos
Apóstolos, Seus amigos, Deus quer
entrar na nossa. Também a nossa
amizade com Ele pode então seguir



esta linha ascendente, para que a
nossa capacidade de amar se
expanda cada vez mais. Com
profundo respeito pela nossa
liberdade, Jesus oferece-nos a Sua
amizade, na qual se manifesta uma
confiança que revela quem somos
para Ele[3]. Para crescer e exercer
livremente a nossa liberdade,
precisamos de ter uma certa
autoconfiança; uma segurança
baseada, sobretudo, em saber que
alguém como Ele (e quem como
Deus?) aposta em nós... Tal convicção
torna possível o crescimento, porque
quando algo de bom nos custa,
quando não nos vemos como capazes
de melhorar a nós mesmos, a
confiança de Deus em nós fortalece a
nossa. A confiança sincera descobre
as potencialidades que se escondem
dentro de cada um, muitas vezes
soterradas pela baixa autoestima ou
pelo medo de fracassar, e encoraja a
desenvolvê-las ao serviço dos outros:
faz-nos crescer naturalmente,



harmoniosamente; torna-nos capazes
de mais.

É assim que Jesus ama os Seus: sabe
quem escolheu, conhece-os melhor
do que ninguém – melhor do que eles
próprios – e aposta neles. Sabe até
onde podem chegar e, contando com
o tempo e a sua correspondência,
vai-os levando aos poucos; não tem
pressa em formá-los, pois sabe que
esta é uma arte que exige paciência.
Ele é um bom professor e sabe
"perder" tempo com eles, assim como
fazem os amigos. Conquista a
confiança dos entes queridos com o
Seu carinho e facilita o conhecimento
mútuo com a Sua paciente
disponibilidade, com a Sua
compreensão. Este modo de querer,
tão divino e tão humano, cria uma
verdadeira amizade entre o mestre e
os discípulos, que os envolve e faz
aflorar o que há de melhor neles.

Deixando Deus entrar até ao fundo



Ao Senhor: «interessam-Lhe as tuas
alegrias, os teus êxitos, o teu amor e
também as tuas dificuldades, a tua
dor, os teus fracassos»[4]. Por isso, é
necessário falar-Lhe com confiança,
abrir-Lhe amplamente o coração,
partilhar com Ele tudo o que é nosso.
Quando realmente confiamos em
alguém, tiramos as máscaras que
usamos para nos proteger noutros
momentos: naquele momento elas
parecem inúteis; sentimos que
podemos ser nós mesmos sem medo.
Essa confiança revela a verdade do
nosso ser e dá-nos uma grande
liberdade interior. Sabendo que não
há amizade mais sincera do que a
d'Ele, podemos deixá-l'O entrar até
ao fundo na morada da nossa alma.
Vamos deixá-l'O na sala, onde
recebemos os convidados?

À medida que a amizade cresce, o
natural será que queiramos mostrar-
Lhe todos os cantos da nossa vida: a
sala de trabalho, para que nos veja a



fazer o nosso trabalho escondido; a
sala de jogos, onde estão as coisas
que nos entusiasmam, os sonhos que
nos movem; também mostraremos a
arrecadação, cheia de coisas,
algumas mais úteis do que outras, e
as peças que foram quebradas pelo
caminho. Se nos dermos a conhecer,
se acendermos as luzes...Ele
iluminará os cantos que parecem
escuros e nos ajudará a ver aqueles
espaços nos quais devemos pôr
ordem. E fá-lo-á com clareza, mas
sobretudo inspirando esperança,
porque o Seu olhar não é um olhar
que julga, que intimida; é um olhar
de amor que fortalece e eleva: é um
olhar criativo e redentor.

A confiança leva à confiança

O amor humano, nas suas melhores
expressões, fala-nos do amor de
Deus. Experimentar o impulso da
confiança numa amizade, descobrir
que alguém acredita em nós, é algo



que nos move a dar o melhor de nós:
percebemos que assim deve ser o
olhar de Deus. É por isso que
também devemos tentar olhar para
os outros como Jesus; aprender com
Ele a ser luz para os que estão ao
nosso redor. À medida que
experimentamos o valor
transformador da confiança em
Deus, vemos a necessidade de
oferecê-la aos outros.

«Deus serve-Se muitas vezes de uma
amizade autêntica para realizar a
Sua obra salvadora»[5]. A confiança
que os bons amigos têm uns nos
outros é muitas vezes o meio que
Deus nos oferece para nos fazer ver o
que talvez não nos atrevamos a
enfrentar sozinhos. Se tivermos a
sorte de ter amigos verdadeiros,
pessoas que nos querem bem,
melhores, felizes, e nos atrevermos a
abrir-lhes esses espaços de
intimidade, teremos experimentado



muitas vezes que o nosso mundo
interior se enriquece ao partilhá-lo.

Quando há um clima de confiança,
não há medo de que os outros vejam
as nossas fragilidades e lutas, nem de
compartilhar projetos e sonhos.
Sabemos que quem nos ama nos
ajudará justamente a superar os
nossos limites e evitar que se
transformem em barreiras. Na
dinâmica humana de dar e receber,
dar implica partilhar a nossa
singularidade, mostrar-nos com
autenticidade. Chegar a este ponto
dá-nos uma grande liberdade, mas
exige o esforço de sair de nós
mesmos: a disposição de nos
expormos, mesmo sabendo que isso
nos torna vulneráveis. A confiança
exige confiança, e o risco de ser
feridos não é comparável com o
ganho que supõe amar e ser amado.

Palavra que fortalece, que cura,
que anima



A confiança é a base para qualquer
relacionamento funcionar; para que
as pessoas cresçam pessoal e
profissionalmente; para todos os
trabalhos de formação. Por isso,
quando queremos ajudar outras
pessoas, destacamos imediatamente
a importância da escuta, a
compreensão ou a paciência, etc.,
mas na realidade precisamos de
muito mais: confiar nas pessoas leva-
nos a olhar para elas com otimismo,
a acreditar nelas, a projetar as suas
potencialidades, a ter esperança no
que podem vir a ser, para que
também nos emocionemos com as
suas lutas.

«Seguindo o exemplo do Senhor –
escreve S. Josemaria – compreendei
os vossos irmãos com um coração
muito grande, não tenhais medo de
nada e amai-vos de verdade. (...)
Sendo muito humanos, sabereis
superar os pequenos defeitos e ver



sempre, com compreensão materna,
o lado bom das coisas»[6].

Agir assim não implica afastar-se da
realidade, deixar de ver os limites ou
defeitos dos outros. Se lhes queremos
bem, querê-los-emos ainda melhores:
conhecendo-os e amando-os como
são, pela amizade e fraternidade que
nos une, poderemos alertá-los dos
possíveis perigos que lhes possam
escapar, ou poderemos sugerir-lhes
algo que podem não entender à
primeira vista, e nós acompanhá-los-
emos na descoberta do bem que se
esconde por trás dessa nova
perspetiva[7]. O afeto sincero para
com o outro possibilita um clima de
liberdade, de confiança, que se
manifesta na clareza com que
explicamos porque vemos que é
conveniente que se esforce em
determinado ponto de luta, de modo
que se sinta acompanhado por nós
ao longo do caminho, e não forçado a
agir irracionalmente. «A função do



diretor espiritual é ajudar a alma a
querer – a que lhe dê na gana –
cumprir a vontade de Deus»[8].

Às vezes pode suceder-nos, ao querer
ajudar alguém que parece não ouvir,
deixarmo-nos levar pelo preconceito
de que na realidade não quer, não se
deixa levar. Não podemos esquecer
que somos frágeis, e que o caminho,
além de aprendizagens, às vezes
deixa feridas que demoram a
cicatrizar. Não poucas vezes, a dor
causada por esses golpes leva à
construção de barreiras que isolam,
protegem de possíveis sofrimentos,
mas também dificultam a
recuperação da confiança necessária
para continuar a crescer.

A palavra que fortalece, que cura,
que anima, é a palavra mais
puramente humana. Só se houver
confiança, afeto sincero, livre, nos
conectaremos com o outro, e a nossa
palavra participará, com a graça de



Deus, do Seu poder criador: será
então uma manifestação do Seu
amor, e ajudará a curar aquelas
feridas. «Deus conhece cada um de
nós em profundidade, mesmo os
setores de sofrimento, e olha para
todos nós com ternura. Aprendamos
do Senhor a olhar para todos desta
forma, a compreender a todos (…) a
colocar-nos no lugar do outro»[9].
Temos que ter paciência e semear
confiança com amor, com detalhes
que mostrem o nosso interesse
sincero. Deus quis que precisássemos
uns dos outros, e Ele atua na história
da humanidade por meio de homens
e mulheres, contando com cada um
para que nos ajudemos mutuamente.

Quem tem responsabilidade sobre os
outros deve estar preparado para o
risco de querer sempre dar soluções
ou respostas. Às vezes, quase
inconscientemente, podemos pensar
que ajudamos o outro quando
fazemos com que ele assuma a nossa



forma pessoal de obter os melhores
resultados. Porém, a tarefa da
formação não é fazer o outro
caminhar como queremos. Pretender
que os outros se ajustem a
determinados moldes pré-
determinados não lhes permite abrir
horizontes; ao contrário, poderia
sujeitá-los à frustração daqueles que
não conseguem cumprir certas
expetativas.

Na realidade, uma boa formação é
aquela que faz de cada pessoa, pela
mão de Deus, o verdadeiro
protagonista da sua vida. Quem
quiser colaborar nessa tarefa tem o
papel de acompanhar, de facilitar o
autoconhecimento, fazer boas
perguntas que ajudem a refletir,
dando mais pistas do que respostas,
mesmo que isso exija mais esforço.
Quando é cada um que descobre um
horizonte e traça uma meta, o
esforço para alcançá-la é muito mais
eficaz, porque nasce de um motor



interno. Mesmo que leve mais tempo
para alcançar os "resultados" que se
esperam, o próprio esforço
configurará a pessoa de maneira boa,
estável e virtuosa. O facto de tê-lo
experimentado tantas vezes na
própria carne nos levará a dar
sempre grande importância à
iniciativa pessoal e a estimular o
protagonismo de cada um.

A confiança nasce onde se percebe o
amor de Deus, que é paciente, não se
irrita, não faz contas do mal, mas
tudo perdoa e tudo crê (cf. 1Cor 13,
4-7). Quem ama assim torna-se um
mestre, um ponto de referência
firme, uma força delicada que leva os
outros muito mais longe do que
parece. Quantas surpresas temos
quando respeitamos esse solo
sagrado que são os outros! O Espírito
Santo pode então ajudá-los a ser a
melhor versão de si mesmos. Se
tivermos esperança no que eles
podem chegar a ser, se confiarmos



na graça e em todo o bem que Deus
neles coloca, dar-lhes-emos asas para
voar.

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
111.

[2] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1937.

[3] cf. Sl 8, 5-7: «que é o homem para
te lembrares dele, o filho do homem
para com ele te preocupares? Quase
fizeste dele um ser divino; de glória e
de honra o coroaste. Deste-lhe
domínio sobre as obras das tuas
mãos».

[4] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
218.

[5] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
01/11/2019, n. 5.



[6] S. Josemaria, Carta 27, n. 35.

[7] cf. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 16/02/2023, n. 3-6.

[8] S. Josemaria, Carta 26, n. 38.

[9] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 15.

Carmen Córcoles

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-17-a-forca-
delicada-da-confianca/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-forca-delicada-da-confianca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-forca-delicada-da-confianca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-forca-delicada-da-confianca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-forca-delicada-da-confianca/

	Muito humanos, muito divinos (17): A força delicada da confiança

