
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (16): A
obediência, abertura
do coração

Permanecer aberto à voz de
Deus dilata o nosso coração;
permite-nos estar, como Jesus,
nas coisas do nosso Pai.

06/02/2023

Maria e José «iam todos os anos a
Jerusalém para a festa da Páscoa» (Lc
2, 41). Todos os varões do povo de
Israel eram obrigados a fazê-lo.
Como outras mulheres, Maria



acompanhou o seu marido nesta
viagem de oração e recordação dos
prodígios de Deus em favor do seu
povo. E Jesus? É possível que tenha
começado a acompanhar os seus pais
desde muito cedo. Em qualquer caso,
sabemos que ele viajou com eles
quando tinha doze anos de idade. E,
nessa ocasião, aconteceu algo
insólito.

Surpresa

Na viagem para Jerusalém e durante
a estada na Cidade Santa, tudo
correu bem. Também foi assim no
primeiro dia da viagem de regresso,
ou assim pareceu a Maria e José, até
se aperceberem de que o Menino não
estava na comitiva. Tiveram de
refazer os seus passos. Também não
conseguiram encontrá-lo em
Jerusalém. Com o passar do tempo, a
sua angústia foi crescendo. S.
Josemaria imagina Maria e José a



chorar de preocupação e impotência:
já não sabiam que fazer[1].

Ao terceiro dia foram uma vez mais
ao Templo, provavelmente para
rezar e ver se conseguiam obter
alguma pista sobre o paradeiro de
Jesus. Talvez alguém, em resposta às
suas perguntas, lhes tenha indicado
que, com os doutores da Lei, havia
um menino que poderia enquadrar-
se na sua descrição. De facto,
encontraram-no lá e ficaram
espantados (Lc 2, 48).

Aqueles que ouviam o Menino
também estavam assombrados (Lc 2,
47), embora a razão da sua surpresa
fosse diferente da que causou a
admiração de Maria e José. Os
doutores ficaram espantados com a
sabedoria e as respostas de Jesus. Isto
não era novidade para os seus pais.
Foi-o, porém, a atuação do Senhor. É
por isso que Maria pergunta a razão
de um comportamento tão



extraordinário: «Filho, porque
procedeste assim connosco? Eis que
teu pai e eu te procurávamos cheios
de aflição» (Lc 2, 48).

A resposta do Senhor não é menos
surpreendente do que a sua conduta.
De facto, não compreenderam o que
lhes disse (cf. Lc 2, 50). Interessa-nos
aprofundar esta resposta, pois pode
ensinar-nos muitas coisas sobre as
disposições de Jesus, a quem
queremos imitar. Uma explicação
que banalize o dramatismo do
diálogo não é suficiente para nós. Por
conseguinte, vamos concentrar a
nossa atenção em três ensinamentos
deste acontecimento. Descobriremos
dois deles na atitude do Senhor, o
terceiro na reação de Maria.

A vontade do Pai

«Não sabíeis que devo estar na casa
do meu Pai?» (Lc 2, 49). É claro que
eles sabiam. Com a sua pergunta,
Jesus toma-a como certa. Ele quer



simplesmente assinalar a ligação
entre um comportamento que os
surpreendeu e o princípio que o
torna compreensível e razoável.

Se a resposta de Jesus deixou
perplexos Maria e José, mais uma
razão para que a forma como um
cristão age possa por vezes
surpreender aqueles que ainda não
descobriram o amor de Deus, e por
isso não aspiram a ser
contemplativos, a cultivar uma
relação intensa e assídua com Ele.
Muito do que um cristão faz parecerá
perfeitamente razoável para uma
pessoa honesta, mas haverá detalhes
que lhe parecerão incompreensíveis,
porque o objetivo final para o qual
ele está a apontar e a partir do qual
está a raciocinar é diferente do seu
próprio objetivo.

O desejo de estar nas coisas do seu
Pai guia a vida de Jesus Cristo: «O
meu alimento é fazer a vontade



daquele que me enviou» (Jo 4, 34);
«Meu Pai, se é possível, afasta de
mim este cálice; mas não se faça
como eu quero, mas sim como tu
queres» (Mt 26, 39)[2]. E guia a sua
vida até ao fim, até à morte, e «morte
de cruz» (Fil 2, 8). É precisamente
este amor da vontade do Pai que lhe
dá um juízo preciso sobre o valor das
realidades humanas: «O meu juízo é
justo, pois não procuro a minha
vontade, mas a vontade d’Aquele que
me enviou» (Jo 5, 30).

Este critério é a chave para levar
uma vida feliz. Deus é bom, Ele ama-
nos[3] e deseja a nossa felicidade aqui
na terra e para sempre no céu.
Ninguém como Ele, nem mesmo nós
próprios, sabemos o que contribui
para construir essa felicidade, para
criar em nós as condições que nos
capacitam para descobrir, apreciar e
deixarmo-nos conquistar por todo o
bem –o próprio Deus, o Espírito
Santo– que Ele infunde em nós.



Amar a vontade de Deus não é
aceitar submeter-se a regras em vista
de um prémio que nos será dado se
passarmos certos testes. Trata-se
antes de confiar no amor de Deus e
de construir as nossas vidas com
base nessa confiança, porque
sabemos que o Senhor quer partilhar
a sua felicidade connosco: «Nós
sabemos o amor que Deus nos tem e
acreditamos nesse amor. Deus é
amor, e quem permanece no amor
permanece em Deus e Deus
nele» (1Jo 4, 16).

Na cena que estamos a considerar,
Jesus recorda-nos que vale a pena
procurar a vontade de Deus, mesmo
que isso signifique sofrimento, e
mesmo causar sofrimento. Contudo,
por vezes pode ser menos claro para
nós como realizar na prática o desejo
de fazer o que Deus quer. Qual é a
vontade de Deus aqui e agora? Se
formos confrontados com a opção de
roubar ou respeitar a propriedade



dos outros, ou dizer a verdade ou
mentir para obter ganhos
financeiros, a resposta é óbvia. Mas
há muitas outras situações em que é
mais difícil discernir, porque várias
das opções podem ser boas e temos
dúvidas sobre qual é preferível nesse
caso particular: a aceitação de um
emprego, uma compra, uma viagem,
um plano de descanso, uma
mudança no nosso horário habitual,
e assim por diante.

Podemos pensar em Jesus Menino
pensando no que deveria fazer
naquela ocasião: devo ficar em
Jerusalém para aproveitar esta
oportunidade, mesmo não tendo
ocasião de avisar os meus pais, ou
devo regressar com eles e poupar-
lhes o desgosto? Ao tomar a sua
decisão, o Senhor ensina-nos que
ninguém nos pode substituir nesse
discernimento. Somos nós que temos
de enfrentar a situação e decidir: a
responsabilidade é toda nossa.



Naturalmente, isto não pretende
negar o valor dos conselhos de outras
pessoas. Pelo contrário. Ninguém nos
pode substituir, mas podem ajudar-
nos. Basta conhecermo-nos um
pouco para nos apercebermos da
nossa própria insuficiência e da
desordem que o pecado original gera
nos nossos desejos, raciocínios e
comportamentos. Compreendemos
que os nossos sentimentos –amores,
medos– podem diminuir a
objetividade do nosso julgamento, ou
que nos podem faltar dados que só
podemos ter se olharmos para a
situação de outros pontos de vista.
Daí a importância de
permanecermos abertos ao que os
outros veem. Isto, que é tão óbvio, é
por vezes difícil de aceitar;
especialmente se o comportamento
sobre o qual estamos a deliberar nos
atrai ou é difícil para nós. É por isso
que é essencial estarmos
constantemente dispostos a
considerar os conselhos que



recebemos de pessoas que nos amam
e têm a graça de Deus para nos
ajudar; precisamos de os valorizar
como ajuda do Senhor para discernir
qual é a Sua vontade.

«O conselho de outro cristão (...) é
uma ajuda poderosa para reconhecer
o que Deus nos pede numa dada
circunstância; mas o conselho não
elimina a responsabilidade pessoal:
somos nós, cada um de nós, que
temos de decidir, e teremos de dar
pessoalmente contas das nossas
decisões a Deus[4]. Precisamente
porque estamos interessados em
fazer a vontade de Deus acima de
tudo, precisamos dos conselhos dos
outros, o que nos ajuda a descobrir
os nossos "pontos cegos" quando, no
grande e no pequeno, procuramos a
resposta para a questão mais
importante da vida: Senhor, o que
queres de mim?



Por vezes também podemos receber
instruções daqueles que têm
autoridade para as dar. Nesses casos,
a insistência de S. Josemaria em que
a obediência não deve ser cega, mas
sempre inteligente, é esclarecedora[5].
Obedecer não significa aceitar sem
reflexão uma decisão de outro. A
obediência também é inteligente
quando a nossa razão julga a melhor
forma de seguir a instrução recebida
e torná-la nossa. Mesmo nos casos
em que algumas circunstâncias nos
escapam, a nossa obediência ainda
pode ser inteligente e não cega.

Senhor, que queres de mim?
Partindo deste ponto de vista, a
grandeza desta virtude cristã pode
ser compreendida. Quem obedece
não se torna pequeno; pelo contrário,
torna-se grande pela sua vontade de
fazer o que Deus quer, ao ponto de
desejar não se enganar a si próprio
no discernimento de como o pôr em
prática. Ele deseja assemelhar-se ao



modo filial como Jesus deseja levar a
cabo os planos misericordiosos de
seu Pai. É por isso que a obediência
requer um grande coração, o coração
de uma criança; para sonhar os
sonhos de Deus, para aspirar a ser a
pessoa feliz que Deus quer que
sejamos, para desejar aventurar-se
nos seus planos de salvação. A
obediência não é, portanto, simples
submissão, mas abertura; não é
renunciar a ver, mas poder ver
também com os olhos de outros que
nos amam e que têm a graça de Deus
para nos guiar. É superação, com
abertura de mente e alma, dessa
tendência para nos considerarmos
autossuficientes, que por vezes nos
impede de ver as coisas com
perspetiva e realismo.

Erat subditus illis

No final deste episódio, S. Lucas
resume em poucas palavras a série
de anos que decorreram entre este



acontecimento e o início da vida
pública de Jesus: «Ele era-lhes
submisso» (Lc 2, 51). Erat subditus
illis: S. Josemaria descobriu nestas
três palavras uma das breves
biografias de Jesus Cristo que a
Sagrada Escritura nos dá[6].

E aqui se encontra o segundo
ensinamento que descobrimos na
atitude do nosso Senhor: embora a
sua natureza divina lhe tenha dado
razões mais do que suficientes para
pensar que não precisava de ser
guiado pelos seus pais, Jesus ensina-
nos que a autoridade humana –na
família, na sociedade, na Igreja– deve
ser respeitada. Precisamos dela
precisamente porque nos ajuda a
descobrir o que Deus quer.
Evidentemente, a autoridade
humana não é infalível, e por isso
ninguém é capaz de nos transmitir,
sem mais, a vontade de Deus. Mas
nós próprios também não somos
infalíveis: por vezes podemos



enganar-nos. É, portanto, razoável e
mesmo necessário confiar naqueles
que têm autoridade sobre nós, se o
que realmente queremos é fazer a
vontade de Deus. Porque, mesmo que
não se possa dizer que a indicação
concreta que recebemos está
necessariamente identificada com o
que Deus quer, estamos convencidos
de que Deus quer que estejamos
prontos para a seguir, por amor.

Assim se compreende melhor por
que razão S. Josemaria unia o seu
apreço pela obediência ao seu amor
pela liberdade: «Sou muito amigo da
liberdade, e é precisamente por isso
que amo tanto essa virtude cristã[7], a
obediência. Esta afirmação pode ser
uma surpresa para qualquer pessoa
que se aproxime dos ensinamentos
de S. Josemaria pela primeira vez.
Instintivamente, tendemos a pensar
na obediência e na liberdade como
dois inimigos que lutam para dirigir
as nossas ações: se a liberdade



prevalece, parece que a obediência é
anulada; se a obediência prevalece,
parece que a liberdade se retira. Isto
é, no entanto, uma falácia. Amamos a
nossa liberdade e de forma alguma
queremos abdicar dela; queremos
ser senhores plenos das nossas ações
precisamente para que possamos
fazer, porque nos apetece, o que
entendemos que Deus quer que
façamos. E é precisamente no amor à
sua vontade que a obediência
encontra o seu lugar e a sua razão de
ser.

A autêntica obediência cristã é
sempre obediência a Deus, e a
filiação divina é o seu apoio, a sua
razão de ser. Isto está claro na
declaração de S. Josemaria que
acabamos de citar, que continua:
«Devemos sentir-nos filhos de Deus e
viver com o empenho de cumprir a
vontade do nosso Pai, de realizar
tudo segundo o querer de Deus, 
porque nos dá na gana, que é a razão



mais sobrenatural[8]. Encanta-nos
estar nas coisas do nosso Pai Deus,
porque nos apetece. O critério da
autoridade humana ajuda-nos a
descobrir o que Deus quer para nós,
ou seja, o que significa aqui e agora o
que nós queremos profundamente. E
mesmo se por vezes não vemos
claramente a linha de ação proposta,
devemos confiar no desejo de nos
ajudar que a anima, e continuamos a
ser plenamente livres. Esta abertura,
esta disponibilidade que está
enraizada na nossa liberdade como
filhos de Deus, reforça a abertura da
nossa razão, a inestimável
capacidade de nos deixarmos guiar,
de manter uma mente aberta, de ver
com os olhos dos outros e de adotar
um ponto de vista diferente do nosso:
uma capacidade que nos interessa
muito formar.

A obediência ajuda-nos, então, a
realizar o que desejamos
profundamente. Se, pelo contrário,



seguir Jesus Cristo e estar nas coisas
do seu Pai –do nosso Pai– não é o
nosso desejo mais profundo, aquele
que explica todos os outros, a
obediência perde o seu significado[9]

e é vista como um inimigo da
liberdade, como um obstáculo para
fazer o que queremos.

Em linguagem corrente, é frequente
chamar obediência ao ato de
executar as decisões ou orientações
de autoridade. Mas não nos interessa
apenas a obediência como um ato
pontual, mas como uma virtude,
porque queremos assemelhar-nos a
Jesus Cristo. Não basta responder
afirmativamente à pergunta: «Fiz o
que me foi ordenado ou sugerido?».
Poder-se-ia responder sim e ainda
assim não ser totalmente obediente.
Quem simplesmente aceita uma
indicação sem a tornar sua, sem
liberdade, está apenas a obedecer
materialmente, mas isso não é a
obediência de Jesus Cristo. Quem



agir desta forma talvez esteja a fazer
algo bom, mas não se pode
conformar com isso, porque o
objetivo é muito mais elevado, e é de
facto irrenunciável: renunciar a isso
significaria renunciar a ser livre,
com a liberdade para a qual Jesus
nos libertou (cf. Gal 5, 1).

No fundo, sou plenamente obediente
quando faço o que me é pedido
porque o quero fazer. E quero fazê-lo
porque estou convencido que Deus
conta com a minha docilidade.
Cheguei a esta convicção porque
tenho confiança Nele, que assiste
com a Sua graça aquele que me
instrui, e também confio na
prudência e na experiência dessa
pessoa. Nestes casos, vejo aquele que
tem autoridade como alguém que me
mostra o que vale a pena fazer, o que
Deus quer. Sou livre não quando
obedeço "se quiser", mas quando
obedeço "porque quero".



Ouvir Maria

Voltemos agora à surpreendente
resposta de Jesus aos seus pais,
aliviados após aqueles dias de
angústia, mas perplexos com o seu
comportamento invulgar: «Por que
me procuráveis, não sabíeis que devo
ocupar-me dos assuntos do meu
Pai?» O leitor do Evangelho pode
facilmente imaginar a sua própria
reação a uma tal resposta: Porque é
que te procurávamos? não tínhamos
de o fazer? devíamos ter ficado
tranquilos, indiferentes ao que te
acontecia? era isto que esperavas de
nós? Maria reage com mais calma.

É normal que por vezes não
compreendamos uma indicação ou
um conselho. Consideremos outras
palavras de S. Josemaria: «Muitas
vezes [Nosso Senhor] fala-nos através
de outros homens, e pode acontecer
que, à vista dos defeitos dessas
pessoas ou pensando que não estão



bem informadas ou que talvez não
tenham entendido todos os dados do
problema, surja uma espécie de
convite a não obedecermos». Neste
ponto o leitor talvez espere ser
alertado para o perigo de tais
pensamentos. No entanto, S.
Josemaria continua: «Tudo isto pode
ter um significado divino, porque
Deus não nos impõe uma obediência
cega, mas uma obediência
inteligente[10].

Um significado divino: através destas
dúvidas, Deus diz-nos que quer que
obedeçamos inteligentemente, sem
declinar a nossa responsabilidade.
Devemos expressar o nosso ponto de
vista, as nossas convicções, «mas
sejamos honestos connosco próprios:
examinemos, em cada caso, se é o
amor à verdade que nos move, ou o
egoísmo e apego ao nosso próprio
julgamento[11]. Por vezes, de facto,
«pode acontecer que se procure
conselhos que favoreçam o próprio



egoísmo, que com a sua suposta
autoridade silenciem o grito da
própria alma, e mesmo que se mude
de conselheiro até se encontrar o
mais benevolente[12]. Se não tivermos
formado a atitude habitual de que a
verdade é mais importante para nós
do que o nosso próprio julgamento –
em suma, se não formos obedientes–
é fácil que nos enganemos, agora ou
no futuro. A ira ou desorientação
impedir-nos-á descobrir o que o
Senhor nos quer dizer através do que
é então incompreensível para nós.

Maria também não compreendeu (Lc
2, 50). Mas não se revoltou. Ela
amava a vontade de Deus acima de
tudo e sabia muito bem que há coisas
que só com o tempo chegamos a
compreender. «A sua Mãe guardava
todas estas coisas no seu coração» (Lc
2, 51)[13]. Nossa Senhora não vivia
apenas externamente, mas
considerava repetidamente os
acontecimentos da sua vida, a fim de



descobrir neles a ação de Deus.
Maria escutava, que é o que em
última análise significa ser
obediente, ob-audiens: prestar
atenção, permanecer à escuta. O
tempo trabalha a favor daqueles que
ouvem, confiam e perseveram
calmamente na oração serena:
permanecendo abertos à voz de
Deus, descobrirão, como ela, esse 
significado divino e acabarão por
ficar gratos mesmo na escuridão
desses momentos difíceis.

Maria perseverou em oração.
Passaram-se vinte anos e o seu
Menino desapareceu novamente.
Novamente três dias. Novamente em
Jerusalém. Mas nessa altura ela já
sabia que não tinha de se preocupar
em procurá-lo, porque Ele estava nas
coisas de Seu Pai. E talvez ela tenha
agradecido ao Senhor por aquelas
palavras desconcertantes dos seus
lábios infantis: elas agora
sustentavam a sua esperança no



meio de uma tristeza que de outra
forma a teria esmagado.

À sua intercessão confiamos que o
Senhor nos concederá um grande
coração, capaz de ordenar tudo nas
nossas vidas à vontade de Deus. Um
coração que é livre e aberto, que não
se deixa encerrar na sua própria
visão estreita. Um coração capaz de
descobrir a ação de Deus nas nossas
vidas, mesmo através de
instrumentos humanos imperfeitos.
Um coração capaz de ouvir e esperar,
a fim de descobrir os frutos da sua
ação nas nossas almas.

[1] cf. S. Josemaria, Santo Rosário,
quinto mistério gozoso.

[2] cf. também, por exemplo, Heb 10,
5-7 e muitas outras passagens.



[3] cf. por exemplo Is 49, 15: «Pode
uma mãe esquecer o seu filho... Pois
ainda que ela se esqueça, eu não me
esquecerei de ti».

[4] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 93.

[5] cf. S. Josemaria, Cristo que Passa,
n. 17.

[6] cf. ibid.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Talvez o único valor que se
conservasse fosse o de facilitar a
eficácia de uma organização. Mas a
obediência a Jesus Cristo não se
reduz a isso.

[10] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
17.

[11] Ibid., n. 17.



[12] S. Josemaria, Entrevistasa S.
Josemaria, n. 93.

[13]cf. também Lc 2, 19.

Julio Diéguez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-16-a-

obediencia-abertura-do-coracao/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/

	Muito humanos, muito divinos (16): A obediência, abertura do coração

