
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (15):
Simplicidade, para
ver bem o caminho

Saber-nos olhados por Deus e
viver no presente: duas atitudes
para fazer crescer na nossa
vida a simplicidade.

10/01/2023

«Buscai o suficiente, buscai o que
basta! O resto é fardo, não alívio;
entristece, não eleva»[1]. É assim: a
vida cristã leva-nos a procurar a
intimidade com Deus e a



desprendermo-nos do que não nos
conduz a Ele. Trata-se de uma
viagem interior onde nos esforçamos
a cada passo por identificar e
escolher «a melhor parte», aquela
única coisa necessária que não nos
será tirada (cf. Lc 10, 42).

A experiência mostra-nos, no
entanto, que essa procura pode ser
complexa. Existem épocas em que a
vida se converte numa espécie de
labirinto: momentos de confusão
interior e de caos exterior, períodos
em que temos a cabeça cheia e o
coração vazio. Pode também suceder
que pela nossa maneira de ser ou
porque atravessamos períodos
difíceis, tenhamos a tendência de
complicar as coisas, analisando mil e
uma vezes a realidade. Nesses
momentos, qualquer decisão pode
paralisar-nos e talvez não
consigamos sintonizar com a vontade
do Senhor. Desejaríamos então que a
vida fosse mais simples e os nossos



pensamentos mais claros. Desejamos
possuir essa simplicidade que é
capaz de iluminar a mente e aliviar a
alma.

Como discernir em cada momento a
vontade de Deus? Como aceitar com
serenidade os acontecimentos da
vida ordinária? Como relacionarmo-
nos com aqueles que nos rodeiam
sem julgar ou distorcer as suas
intenções? Convém refletir em
primeiro lugar sobre as raízes da
nossa tendência para a complicação.
A partir daí, descobriremos duas
disposições que nos podem ajudar a
desfazer o novelo da nossa alma: a
humildade e o abandono.

O Criador da vida e o “criador” do
medo

Qualquer artista deixa marca nas
suas obras. Deus também deixou na
criação um dos traços mais
profundos da sua essência: a
unidade. Ele é Unidade na Trindade



e a harmonia e a beleza do paraíso
mostram como na sua criação não
faltava nada e não sobrava nada (cf.
Gn 2, 1). O mundo e o homem tinham
surgido do Amor porque só o Amor é
capaz de criar e o Amor mantinha-os
unidos.

No entanto, diante do Deus da
afirmação, do sim, do «seja» (cf. Gn 1,
3), surge a voz do tentador. Como o
diabo não pode criar, dedica-se de
certo modo a desfazer e sugestiona o
homem com uma leitura deturpada
da realidade. Desde aquele primeiro
episódio com Adão e Eva, o diabo
joga com os nossos medos para nos
angustiarmos com o futuro ou para
imaginarmos intenções rebuscadas
nas palavras ou nas ações dos outros.
Assim, transforma-nos pouco a pouco
em almas inseguras, calculistas e
preocupadas.

«É verdade ter-vos Deus proibido
comer o fruto de alguma árvore do



jardim?», pergunta o diabo (Gn 3, 1).
O inimigo quer que fixemos a
atenção na árvore proibida e que
deixemos de apreciar o resto de dons
de Deus: plantas, animais, outros
seres humanos, uma vida em estado
de graça... Começamos assim a ver o
mundo com desconfiança, com olhos
complicados. Satanás faz-nos
acreditar que nos falta algo, que
Deus não é sincero, que nos esconde
coisas. O Eclesiastes explica-o assim:
«Somente descobri isto: Deus criou os
homens retos, eles, porém,
procuraram maquinações sem
fim» (Ecl 7, 29).

E a complicação prepara para o
pecado. O homem já não dialoga nem
passeia com Deus… e acaba por se
esconder d´Ele (cf. Gn 3, 8), com
medo de ser visto nu, desarmado,
que é, afinal, como a criatura se
encontra sempre diante do seu
Criador. Ao diabo não lhe basta
fazer-nos cair: volta logo com outra



sugestão, outra «não-criação», que
nos afasta ainda mais de Deus. Ao
perder-se a confiança entre Criador e
criatura, ao querer esconder-nos do
seu olhar, entram no mundo a
ansiedade e a fadiga (cf. Gn 3, 16-17).
O homem e a mulher vivem então
com medo do futuro[2]; o seu coração
acaba por esgotar-se e converte-se
assim em terreno fértil para a
tristeza, essa grande aliada do
inimigo.

A complicação que o pecado traz
consigo fez com que nos fosse difícil
perceber onde está o bem e tomar
decisões que nos conduzem a Deus. O
livro dos Provérbios assim diz sem
rodeios: «o homem de coração falso
não encontra a felicidade» (Pr 17, 20).
Mas sentimos falta da harmonia do
nosso passado junto de Deus e é
precisamente essa espécie de
lembrança, essa nostalgia que ficou
na alma que continua a atrair-nos
para o Senhor. A liturgia de Sexta-



feira Santa expressa-o assim: «Deus
eterno e omnipotente, que criastes
todos os homens para que Vos
procurem, de modo que só em Vós
descanse o seu coração»[3].

Humildade: saber-nos olhados por
Deus

Para ver-nos e para ver o mundo com
olhos simples, é necessário em
primeiro lugar encontrar o nosso
descanso no olhar de Deus. Saber-
nos olhados por Ele dá-nos muita
segurança: compreendemos que
Deus nos quer na nossa verdade e
que tudo o resto tem uma
importância muito relativa. Fora
desse olhar, pelo contrário, sentimos
a necessidade de proteger a nossa
fragilidade e encerramo-nos em nós
próprios ou ficamos paralisados pelo
medo. Quem se refugia nesse olhar
de amor goza da serenidade dos
simples, porque não depende de
circunstâncias que em última



instância escapam ao seu controlo.
«Somos da verdade –diz S. João– e na
sua presença, sentir-se-á tranquilo o
nosso coração» (1Jo 3, 19).

Podemos pensar em Simão Pedro,
que era um homem bom, mas com
um coração às vezes complicado. No
seu amor ao Senhor misturam-se a
dúvida com a decisão, a obediência
com a rebeldia, a coragem com o
medo... O seu momento de confusão
maior acontece no pátio de Ananias,
durante a Paixão do Senhor (cf. Lc
22, 65-72). Podemos imaginar como,
enquanto Jesus é interrogado, a
angústia do discípulo cresce por um
momento: quer ser fiel, mas não
compreende o que está a acontecer;
os factos extravasam-no. Gostava de
regressar a essas caminhadas com o
Mestre pelos campos da Galileia,
quando a sua voz ressoava clara e os
problemas se resolviam com um
gesto ou uma palavra do Senhor.
Naqueles dias era fácil acreditar nas



promessas. O futuro era esplêndido,
nítido.

Agora não tem o Senhor para o tirar
da água e o medo apodera-se dele.
Pedro cede à pressão e nega
conhecer o Mestre. Conta o
Evangelho que, um pouco depois, os
seus olhares se cruzam: «Voltando-se,
o Senhor fixou os olhos em Pedro; e
Pedro recordou-se da palavra do
Senhor, quando lhe disse: “Hoje,
antes de o galo cantar, irás negar-me
três vezes”. E vindo para fora, chorou
amargamente» (Lc 22, 61-62). O olhar
de Jesus desbloqueia a confusão de
Pedro. Ao olhar para o Senhor, Pedro
consegue ver-se a si mesmo na sua 
verdade, com os olhos de Deus.
«Olhai-me—pedia o futuro Bento XVI
numa Sexta-Feira Santa— como
olhastes para Pedro de Vos ter
negado. Fazei com que o vosso olhar
penetre nas nossas almas e nos
indique o caminho na nossa vida»[4].



Vermo-nos como somos, ver
claramente a nossa própria
realidade, pode fazer-nos chorar
amargamente como a Pedro. Mas é o
único modo de pisar em terra firme e
de abandonar a vontade que nos
produz pretender ser quem não
somos. Necessitamos de olhar para
nós próprios com os olhos de Deus e
ser capazes de dizer: «sou como sou e
assim me quis Deus para algo
grande».

S. Josemaria resumia em duas
palavras os muitos motivos que tem
um cristão para fazer oração:
«conhecê-l’O e conhecer-te»[5]. Com
efeito, os nossos tempos de conversa
com Deus são o momento adequado
para obter uma visão serena dos
problemas e de nós próprios, para
que o novelo dos nossos
pensamentos se possa desfazer com a
graça de Deus. Também nos ajudarão
as orientações que possamos receber
na direção espiritual ou nos meios de



formação. Confiar em alguém que
nos conhece pode servir-nos para
descomplicar a realidade e para
retirar importância a essa voz
interior que se empenha em agitar os
nossos pensamentos. De facto, S.
Josemaria afirmava que o objetivo da
formação cristã que é facultada no
Opus Dei é a simplicidade: «a nossa
ascética tem a simplicidade do
Evangelho. Complicamo-la ia se
fôssemos complicados, se
deixássemos o coração sombrio»[6].
Por isso, às vezes, um primeiro passo
para ganhar em simplicidade será
simplesmente acolher com boa
disposição um conselho e ver na
presença de Deus como o pôr em
prática.

Abandono: agora é o tempo do
amor

A dificuldade de abandonar-se em
Deus pode ter muitas causas: um
certo complexo de inferioridade,



uma fraca autoestima, a dificuldade
de conviver com os próprios erros...
Por outro lado, o ritmo de trabalho
atual tende a complicar a vida e, em
certas ocasiões, o carácter: ao poder
fazer mais coisas em cada dia,
aumentam as decisões que temos de
tomar; as prioridades nem sempre se
apresentam com uma clareza nítida;
a competitividade social causa-nos
pressão e introduz ambições que
acabam por pesar na alma….
Desejaríamos viver uma vida
simples, mas a realidade é
demasiado complicada para isso nos
ser permitido.

Perante este panorama, S. Josemaria
convida-nos a ocupar-nos do
presente, que é o kairós,o tempo
oportuno da nossa santidade. No fim
de contas, o agora é o único tempo no
qual podemos receber a graça de
Deus: «Porta-te bem “agora”, sem te
lembrares do “ontem”, que já passou
e sem te preocupares com o



“amanhã”, que não sabes se chegará
para ti»[7]. Com efeito, o passado ou o
futuro podem acabar por se
converter em pesos que nos
impedem de discernir claramente a
vontade do Senhor. Ele próprio nos
diz: «Não vos preocupeis, portanto,
com o dia de amanhã, pois o dia de
amanhã já terá as suas
preocupações. Basta a cada dia o seu
problema» (Mt 6, 34). Concentrar-nos
numa tarefa, sem nos determos
excessivamente a avaliar o que
pensarão os outros ou que efeitos
terá na nossa vida, ajudar-nos-á a
focar a nossa vontade e a tirar maior
partido dos nossos talentos. Sem
dúvida, é necessário ponderar os
acontecimentos vividos e planear o
futuro, mas isso não nos deve
impedir de, pela mão de Deus, nos
concentrarmos em amar aqui e
agora, porque só podemos dar e
receber o amor neste instante.



Quando se apresenta pela primeira
vez aos apóstolos com o seu corpo
glorioso, o Senhor ressuscitado
percebe a sua agitação: «Porque
estais perturbados e porque surgem
tais dúvidas nos vossos corações?
Vede as minhas mãos e os meus pés:
sou Eu mesmo» (Lc 24, 38). Os
acontecimentos que os seus
discípulos viveram nos dias passados
entram em contradição com aquilo
que vêm; o escândalo da Paixão pesa
ainda demasiado nos seus corações;
se quem têm à frente é
verdadeiramente Jesus, de repente o
futuro abre-se de par em par... São
tantas as emoções, que o Senhor tem
de devolvê-los ao presente com uma
pergunta amigável: «Tendes aí
alguma coisa que se coma?» (Lc 24,
41).

Jesus volta a uma cena vivida tantas
vezes, quando se sentavam juntos a
comer e isso retira os seus discípulos
da confusão. De igual modo,



empenharmo-nos em servir os outros
no concreto e em desenvolver com
cuidado e por amor as ocupações da
vida ordinária, abandonando em
Deus aqueles problemas que
escapam ao nosso controlo, será o
modo mais habitual de evitar que
nos enredemos na confusão e de nos
tornarmos cada vez mais «simples
como as pombas» (Mt 10, 16).

* * *

Ao ler os Evangelhos, podemos
descobrir que estamos longe da fé
dos simples: a fé do povo que, talvez
sem muito conhecimento da Lei de
Deus, aceitou de bom grado a
mensagem de Jesus. Essa aceitação
simples da Palavra do Senhor pode
contrastar com a nossa dificuldade
em confiar n’Ele. Talvez a nossa fé
seja às vezes mais a fé dos
complicados.

Contudo, Deus não deixa de nos
convidar em cada instante a



recuperar essa harmonia perdida,
essa simplicidade que é «como o sal
da perfeição»[8]. Necessitamos de ver
com clareza o caminho de regresso a
casa, ao paraíso. Através da
simplicidade, elevar-nos-emos acima
dos problemas com a leveza que dá o
amor: conduzidos pela graça,
conseguiremos contemplar a
realidade com os olhos de Deus.

[1] Sto. Agostinho, Sermão 85, 5.6.

[2] cf. Ecl 6, 12 e Mt 6, 25-34.

[3] Missal Romano, Sexta-feira Santa,
Oração universal.

[4] Joseph Ratzinger, Via Crucis, 2005,
1ª estação.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 91.



[6] cf. Cuadernos 3, p. 149 (AGP,
biblioteca, P07).

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 253.

[8] S. Josemaria, Caminho, n. 305.

Juan Narbona

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-15-

simplicidade-para-ver-bem-o-caminho/
(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-bem-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-bem-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-bem-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-bem-o-caminho/

	Muito humanos, muito divinos (15): Simplicidade, para ver bem o caminho

