
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (14):
Para dar luz,
palavras
verdadeiras

Jesus e os primeiros discípulos
demonstraram um grande
amor à verdade, com a
segurança de quem transmite
uma notícia que enche a vida
de alegria.

24/06/2022



«Aí vem um verdadeiro israelita, em
quem não há fingimento» (Jo 1, 47). O
elogio que Jesus fez de Natanael
podia também ser-Lhe aplicado por
todos os que O escutavam. O Mestre
pronunciava apenas palavras
verdadeiras e vivia profundamente
de acordo com elas. Nas palavras de
Jesus manifesta-se sempre o desejo
ardente de nos dar o melhor que
tem. E esse amor faz com que aquilo
que diz seja sempre transparente,
orientado para nos entregar a sua
verdade e a sua misericórdia. Por
isso, nessa época como agora, a sua
vida e o seu testemunho deslumbram
apesar de também por vezes
assustarem ou desestabilizarem.

Sem medo à verdade

O capítulo sexto de S. João é um
momento em que se compreende
claramente esta atitude do Mestre.
Pouco depois de ter deixado a
multidão surpreendida com a



multiplicação de uns poucos pães e
peixes que todos comem até ficarem
saciados, vemo-lo decidido a revelar
uma verdade importante. Jesus sabe
bem que aqueles milhares de pessoas
que o tinham seguido até ali terão
muita dificuldade em compreendê-la.
Mas não vai poupar nenhuma
palavra nem aliviará a mensagem
para a tornar mais aceitável: «Quem
realmente come a minha carne e
bebe o meu sangue tem a vida
eterna» (Jo 6, 54). Quase todos se
despedem dele devido precisamente
às suas palavras desconcertantes:
«Que palavras insuportáveis! Quem
pode entender isto?» (Jo 6, 60).

Podíamos dizer, com linguagem de
redes sociais, que neste momento o
seu excesso de audácia o tinha levado
a perder mais de cinco mil
seguidores. Para o Mestre, no
entanto, este fracasso é apenas
efémero e aparente: nem o detém
nem o condiciona…. Tanto é assim



que, ao descobrir o desânimo e a
desilusão nos rostos dos Doze, lhes
pergunta também: «Também vós
quereis ir embora?» (Jo 6, 67).
Paradoxalmente, para ficar
connosco, Jesus prefere pagar o
preço da solidão: não está disposto,
para assegurar um êxito passageiro,
a deixar de nos alimentar e amar
com o pão eucarístico através dos
séculos. Para Jesus, como para a sua
Igreja, a verdade é o amor por nós.
Sabe que é decisivo manifestar-se de
modo autêntico para que «todos os
homens sejam salvos e cheguem ao
conhecimento da verdade» (1 Tim 2,
4). E a verdade muitas vezes dói. «A
verdade não é de todo branda. É
exigente, e queima», dizia uma vez
Joseph Ratzinger. «A mensagem de
Jesus também inclui o desafio que
encontramos nessa disputa com os
seus contemporâneos (…). Quem não
quiser deixar-se queimar, quem não
estiver disposto a isso, também não
se aproximará d’Ele»[1].



Jesus diz o que tem para dizer, como
tem de dizer, quando tem de dizer.
Uns dias antes de ser condenado à
morte por aqueles que o escutavam
no Templo de Jerusalém, depois de os
ter acusado diante do povo como
«guias cegos, fariseus hipócritas, (…)
sepulcros caiados» (Mt 23, 27),
repreende-os assim, também
publicamente: «Serpentes! Raça de
víboras! Como podereis fugir à
condenação da Geena?» (Mt 23, 33).
São palavras que nos podem
impressionar. Jesus não fala tão
duramente com aqueles que estão
errados ou com os pecadores…, mas
sim com aqueles que, considerando-
se justos, impedem que os outros se
aproximem de Deus (Mt 23, 13). Sabe
perfeitamente que as suas palavras
aumentam a antipatia dos que já
pensam dar-lhe a morte. Mas isso
não lhe importa. Nem sequer o trava
o temor de que os seus discípulos se
possam converter em vítimas
indiretas do seu inflamado discurso...



Porque o amor à verdade e aos
homens está acima da vida terrena.
S. Josemaria sintetiza muito bem esta
atitude de Jesus: «não tenhas medo
à verdade, ainda que a verdade te
acarrete a morte»[2]. Com essas
palavras ásperas e grosseiras que
dirige aos fariseus, Jesus está a
defender do erro e da mentira o
pequeno rebanho que no decurso
dos anos – Ele já o sabe – também
sofrerá o martírio por amor a Deus e
por defender essa mesma verdade.
Porque a verdade é a primeira e a
última palavra amorosa dos mártires
cristianos.

São muitas as passagens da vida do
Senhor em que prevalece esse amor
à verdade. Como Ele próprio afirma
no seu julgamento diante Pilatos: «É
como dizes: Eu sou rei! Para isto
nasci, para isto vim ao mundo: para
dar testemunho da Verdade» (cf. Jo
18, 37). E também nós, os cristãos,
fomos batizados e confirmados para



sermos testemunhas daquele que é
«o Caminho, a Verdade e a Vida» (Jo
14, 6), perante as tentativas de
submeter a realidade a cálculos,
interesses ou ideologias.
Testemunhas: é isso que significa a
palavra mártir. Apesar de Deus não
pedir a todos os cristãos que
derramem o seu sangue pela fé,
espera pelo menos que estejamos
dispostos a dar a vida, gota a gota,
por essa mesma fé; a ser «mártires
sem espetáculo», como quem «gasta
os seus anos a trabalhar sem outra
intenção que servir a Igreja e as
almas e envelhece a sorrir e passa
inadvertido...»[3]. Porque, no final de
contas, «a existência temporal – tanto
das pessoas como da sociedade – só é
importante precisamente como etapa
para a eternidade. Por isso, a vida
terrena é apenas relativamente
importante e não é um bem absoluto.
O que importa absolutamente é que
sejas feliz, que te salves»[4].



Não podemos deixar de falar do
que vimos

Que belo reflexo da atitude valente
de Jesus Cristo podemos contemplar
nos seus primeiros discípulos! Depois
do fogo de Pentecostes, impressiona
escutar a pregação dos apóstolos, que
falam já sem medo. Assim
aprenderam do Mestre. No livro dos
Atos dos Apóstolos, vemos Pedro e
João a serem levados presos ao
Sinédrio por exporem publicamente
a verdade da ressurreição de Nosso
Senhor e para explicarem a cura de
um homem coxo. Depois de uma
noite na prisão, são submetidos a um
interrogatório ao qual também
assiste esse homem curado. Os
anciãos e os escribas perguntam-
lhes: «Com que poder ou em nome de
quem fizestes isso?» (At 4, 7). A
resposta de Pedro é taxativa. Já não
existe nem metade da cobardia que o
levou a mentir e a negar o Senhor
durante a escura noite da Paixão:



«ficai sabendo todos vós e todo o
povo de Israel: é em nome de Jesus
Nazareno que vós crucificastes e
Deus ressuscitou dos mortos, é por
Ele que este homem se apresenta
curado diante de vós» (At 4, 10). A
liberdade com que falam Pedro e
João deixa-os estupefactos. Não
sabem o que fazer senão ordenar-
lhes que não voltem a ensinar nem a
fazer nada em nome de Jesus. A
resposta de Pedro e João revela a
arbitrariedade daquilo que lhes está
a ser pedido: «Julgai vós mesmos se é
justo, diante de Deus obedecer a vós
primeiro do que a Deus; quanto a
nós, não podemos deixar de afirmar
o que vimos e ouvimos» (At 4, 19-20).

Estes exemplos da vida de Jesus e dos
primeiros discípulos oferecem-nos a
medida adequada do nosso
comportamento quando se tratar de
proclamar a verdade de Jesus Cristo.
Uma falsa prudência poderia levar-
nos a fabricar discursos



condescendentes ou a calar quando
devemos falar. De facto, evangelizar
não significa entrar sempre em
conflito, mas também não pode
consistir em evitá-lo sempre, fazendo
compromissos com a verdade. Neste
sentido, escrevia S. Josemaria:
«Contemporizar? – É palavra que só
se encontra (há que contemporizar)
no léxico dos que não têm vontade
de lutar – comodistas, manhosos ou
cobardes –, porque de antemão se
sabem vencidos»[5]. Ao mesmo tempo,
também seria demasiado cómodo
pensar que a fé se pode transmitir
sem pensar na solidez do nosso
discurso ou sem atender aos
problemas, às aspirações e à
sensibilidade de cada momento, de
cada pessoa.

Em qualquer caso, quando um
cristão quer viver de acordo com a
sua identidade, às vezes terá de
superar o medo do ridículo, do «que
vão dizer». Hoje talvez seja menos



frequente que os discípulos de Jesus
acabem entre os leões ou numa cela,
como sucedeu a Pedro e João e a
tantos santos que nos precederam na
tutela e testemunho da fé. Pode
acontecer, no entanto, que a nossa
imagem pública seja afetada ou
inclusive que sejamos perseguidos
por causa da nossa defesa da
dignidade humana e da liberdade
das consciências, que se encontram
na base do exercício da fé, do
respeito da vida e de tantas outras
realidades irrenunciáveis.

A vida dos cristãos, escreve S.
Josemaria, não é «anti-nada»: é
«afirmação, otimismo, juventude,
alegria e paz»[6]. Mas precisamente
por isso temos de ter «a coragem de
viver pública e constantemente de
acordo com a nossa santa fé»[7]: não
podemos permitir que o amor a Deus
e à verdade perca força nas nossas
vidas porque sem esse amor e essa
verdade já não teríamos nada para



anunciar ao mundo.
Simultaneamente, é importante
procurar a forma de fazer o melhor
bem possível em cada situação, tendo
em conta que a transmissão da
verdade não depende apenas de que
digamos as coisas, mas também de
que aqueles que nos ouvem
entendam. Também Jesus às vezes
optou por calar-se (cf. Lc 4, 28-30; Mt
26, 63); e, se muitas vezes falava sem
rodeios, procurava sempre o modo
de fazer-se entender por uns e
outros. Nesse sentido, poderá
acontecer que às vezes seja
contraproducente insistir numa ideia
e seja conveniente, pelo contrário,
esperar por outra ocasião ou
repensar as nossas razões; e também,
como parte desse trabalho, teremos
de nos esforçar por compreender as
razões das outras pessoas que muitas
vezes nos poderão dar luzes para
entender melhor a nossa fé e as
carências do nosso discurso.



Na sua primeira carta, aquela que
poderíamos chamar a primeira
encíclica da história, S. Pedro
apresenta em poucas linhas todo este
programa apostólico: «no íntimo do
vosso coração, confessai Cristo como
Senhor, sempre dispostos a dar a
razão da vossa esperança a todo
aquele que vo-la peça; com mansidão
e respeito, mantende limpa a
consciência, de modo que os que
caluniam a vossa boa conduta em
Cristo sejam confundidos, naquilo
mesmo em que dizem mal de vós» (1
Pe 3, 15-16).

Nos areópagos do nosso século

O desafio de evangelizar não exige
apenas valentia, mas também
preparação intelectual e teológica – a
que cada um puder conseguir –, dom
de línguas e empatia com a cultura
contemporânea, que é a nossa. Ver o
próprio S. Paulo em Atenas pode
ajudar-nos a entender como nos



comportarmos nos areópagos do
nosso século (cf. At 17, 16ss).
Primeiro observamos um Paulo que
se consumia no seu interior ao
observar uma cidade entregue à
idolatria. No entanto, o seu zelo não
o leva a falar com amargura ou de
maus modos[8]. Explora o terreno e
escuta: primeiro, os seus irmãos
judeus na sinagoga e, depois, na rua,
os filósofos epicuristas e estoicos,
com quem conversa e manifesta as
suas ideias sobre Deus e sobre a vida.
Além de contemplar com interesse a
arquitetura da cidade, S. Paulo
demonstra um bom conhecimento da
sua literatura; isso permite-lhe
adaptar a sua mensagem àquele
público que mostrou curiosidade
pelas suas palavras. S. Paulo adapta a
sua pregação a este público, por si
difícil, mas não degrada nem atenua
o Evangelho. O discurso que
pronuncia no Areópago permanece
como um modelo que vale a pena
reler de vez em quando.



Num primeiro momento, S. Paulo
louva a beleza de um altar
construído ao Deus desconhecido e
que descobriu ao passear pela
cidade. Essa referência cultural
aproxima-o dos seus interlocutores e
permite-lhe falar sobre esse Deus
misterioso que ele diz conhecer. Com
diversas referências literárias dos
poetas gregos, S. Paulo dirige
empaticamente o discurso para a
verdade que quer transmitir: que
todos somos criaturas desse Deus
desconhecido, porque Ele é o Criador
e o Senhor de todas as coisas.
Também lhes explica como esse Deus
se fez presente entre nós, não através
de ídolos construídos pela mão do
homem, mas encarnando-se e
oferecendo como prova da sua
divindade a sua ressurreição entre os
mortos…

S. Paulo consegue fazer brilhar com
todo o seu resplendor a
autenticidade do kerygma, o coração



da fé, diante de um povo culto e
pagão. É certo que, tal como sucedeu
ao Senhor no discurso do Pão da
vida, a maior parte do público
abandona educadamente: «Ouvir-te-
emos falar sobre isso ainda outra
vez» (At 17, 32). Nem todos os
ouvidos estão preparados para
aceitar a palavra de Deus à primeira.
Mas alguns ficam: o relato acrescenta
que nesse dia abraçaram a fé
Dionísio, o Areopagita, uma mulher
chamada Dâmaris e uns quantos
mais. A valentia, a preparação
intelectual e o dom de gentes de
Paulo, como o de tantos cristãos, é
lenha que permite ao Espírito Santo
acender o fogo de Jesus Cristo em
muitos corações. Esta passagem da
vida de S. Paulo, por último, ensina
muito sobre o modo de proceder
numa cultura que às vezes perdeu
até a própria linguagem para falar de
Deus.

Tudo para todos



As palavras e a vida de um cristão
podem ser por vezes escandalosas,
não porque faça algo mal, mas em
contraste com aquilo que se
considera como socialmente
aceitável. Certamente, o seu modo de
viver pode revelar, mesmo sem
pretender, a forma de vida de muitas
pessoas: nas suas relações afetivas,
em certos hábitos profissionais, em
modos de se divertir. Formas e
hábitos que não só recebem a
aprovação do sentimento comum,
como por vezes se converteram em
direitos exigíveis juridicamente.

Neste contexto, é possível que uma
pessoa se possa sentir julgada e
desprezada no seu coração perante
uma afirmação como esta de S.
Paulo: «Não vos iludais: nem os
devassos, nem os idólatras, nem os
adúlteros, nem os efeminados, nem
os pedófilos, nem os ladrões, nem os
avarentos, nem os beberrões, nem os
caluniadores, nem os salteadores



herdarão o Reino de Deus» (1 Cor 6,
9-10). Estas palavras escandalizaram
alguns dos coríntios que as
receberam e seguramente continuam
a fazê-lo hoje. Os cristãos vivem de
afirmação e os modos de falar podem
mudar em função dos momentos ou
dos interlocutores; mas não podemos
fazer como aqueles mestres que
dizem o que cada um queria ouvir (2
Tm 4, 4). Já o profeta Isaías escrevia
«Ai dos que ao mal chamam bem, e
ao bem, mal, que têm as trevas por
luz e a luz por trevas, que têm o
amargo por doce e o doce por
amargo! (Is 5, 20).

Por sua vez, o nosso testemunho da
verdade não se pode reduzir à
denúncia do mal: o Evangelho é
antes de mais anúncio do amor
incondicional de Deus por cada um.
As próprias palavras de S. Paulo não
se limitam a uma enunciação
condenatória de vícios e pecados;
depois dessas linhas fortes,



acrescenta: «E alguns de vós eram
assim. Mas vós cuidastes de vos
purificar; fostes santificados, fostes
justificados em nome do Senhor de
Jesus Cristo e pelo Espírito do nosso
Deus» (1 Cor 6, 11).

Talvez hoje mais do nunca
entendamos como «o compromisso
evangelizador se move por entre as
limitações da linguagem e das
circunstâncias. Procura comunicar
cada vez melhor a verdade do
Evangelho num contexto
determinado, sem renunciar à
verdade, ao bem e à luz que pode
dar, quando a perfeição não é
possível. Um coração missionário
está consciente destas limitações,
fazendo-se “fraco com os fracos (…) e
tudo para todos” (1 Co 9, 22)»[9].
Quem vive de una profunda amizade
com Deus e com os outros pode
deixar-se conquistar pela verdade e
manifestá-la livremente e com
carinho, acompanhando os outros



por um plano inclinado. É verdade,
«o santo, para a vida de muitos, é
“incómodo”. Mas isto não significa
que tenha de ser insuportável. – O
seu zelo nunca deve ser amargo; a
sua correção nunca deve ferir; o seu
exemplo nunca deve ser uma
bofetada moral, arrogante, na cara
do próximo»[10].

Hoje como ontem, para aceder à
misericórdia de Deus é necessário
bater no peito e reconhecer-se
pecador, coisa que exige por vezes
um caminho lento e paciente,
primeiro de cada um de nós… Que
importante é que, durante a vida,
todos possamos ter ao lado amigos
que, ao mesmo tempo que nos
compreendem, nos iluminam com
palavras verdadeiras. Porque só a
verdade nos torna livres; só ela pode
libertar-nos o coração (cf. Jo 8, 32), só
ela traz realmente a alegria. É isso é
o que significa evangelizar: «trata-se
sempre de fazer felizes, muito felizes,



as pessoas», porque «a Verdade é
inseparável da autêntica alegria»[11].

[1] Joseph Ratzinger, Dios y el mundo,
Círculo de lectores, Barcelona 2011,
209-211.

[2] S. Josemaria, Caminho, n. 34.

[3] S. Josemaria, Via Sacra, 7.4.

[4] S. Josemaria, Cartas, VI-1973, n.
12.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 54.

[6] S. Josemaria, Forja, n. 103.

[7] S. Josemaria, Sulco, n. 46.

[8] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 396 e
397.

[9] Francisco, Evangelii gaudium, n.
45.



[10] S. Josemaria, Forja, n. 578.

[11] S. Josemaria, Sulco, n. 185.

Carlos Ayxelá e José María
García

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-14-para-dar-

luz-palavras-verdadeiras/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/

	Muito humanos, muito divinos (14): Para dar luz, palavras verdadeiras

