opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (13):
Com todo o coracao

A virtude da castidade tem que
ver com a nossa capacidade de
compreender, aspirar e gozar
com aquilo que enche o coracao
humano; permite-nos descobrir
Deus em tudo.

19/04/2022

«Felizes os puros de coracdo, porque
verdo a Deus» (Mt 5, 8). Ver Deus:
sem filtros, sem pressas, sem
limites... Quem poderia sonhar em



alcancar algo assim com as suas
proprias forcas? Contemplar na sua
fonte a beleza, a bondade, a grandeza
que procuramos sem cessar por
todas as partes. Contemplar, que nao
significa observar do exterior, mas
do interior, sabendo-nos inundados
por toda essa realidade cheia de luz,
por esse «<Amor que sacia sem
saciar»'" 0s nossos desejos mais
profundos: esses que neste mundo
encontram apenas uma resposta
muito parcial, ainda que tantas vezes
as criaturas nos parecam ja as mais
belas, boas e grandiosas que se possa
imaginar.

Certamente que ao falar de pureza
de coragdo, o Senhor nao se refere
unicamente a castidade. Se existisse
uma pessoa muito casta, mas injusta,
desonesta, desleal, preguicosa ou
egoista, ndo dirfamos que o seu
coracdo é limpo. Quando o rei David
suplica «Cria em mim, 6 Deus, um
coracao puro» (S151[50], 12), esta a



pedir um coracdo que reuna
harmoniosamente todas as virtudes;
um coracdo que vibre com o valioso
e ndo com o secundario, que seja
capaz de arriscar a vida por algo
maior do que ele, que ndo se deixe
dominar por coisas efémeras e
superficiais. Ao crescer nas
diferentes virtudes, o nosso olhar —
0S N0ssos desejos, interesses,
aspiracoes — vai-se aclarando e torna-
nos capazes de captar o auténtico
valor das coisas. Vamos aprendendo
a ver, a contemplar, a desfrutar.

Duvidas

Deus criou-nos para esta
contemplacdo, que recolhe todas as
aspiracdes do coracdo. E uma graca
que nos quer dar. Mas é uma graca
pela qual é necessario lutar.
Necessitamos de conquistar o nosso
coracdo para que se torne capaz de
receber esse dom, porque corremos o
risco de o deixar por abrir, esquecido



a um canto. Por palavras de S.
Josemaria, a castidade «é combate e
ndo renuncia, ja que respondemos
com uma afirmacao gozosa, com
uma entrega livre e alegre. Nao
deves limitar-te a fugir da queda ou
da ocasido, nem o teu
comportamento deve reduzir-se, de
maneira alguma, a uma negacao fria
e matematica. Ja te convenceste de
que a castidade é uma virtude e,
como tal, deve desenvolver-se e
aperfeicoar-se?»™. A castidade é uma
afirmacdo gozosa e pode
desenvolver-se sempre. Sdo duas
ideias talvez conhecidas, mas nem
por isso suficientemente
compreendidas até ao ponto de
poderem gerar uma certa duvida.

A ideia da castidade como afirmacdo
contrasta com a de quem pde uma
excessiva enfase no ndo, como se a
virtude consistisse precisamente em
ndo fazer, ndo pensar, ndo ver, nao
querer. A castidade é, pelo contrario,



um sim ao amor, porque é o amor
que a torna necessaria e lhe confere
o seu sentido. Naturalmente, temos
de dizer que ndo a certos atos ou
atitudes que lhe sdo contrarios e que
qualquer pessoa sensata entende
precisamente como negacoes do
amor, por si proprio sempre total,
exclusivo e definitivo. Mas, apesar de
exigir alguns ndos, a castidade é uma
realidade eminentemente positiva.

Suponhamos uma pessoa com um
bom conhecimento da fé e da vida
cristd, sinceramente decidida a po-la
em pratica; uma pessoa que talvez
até tenha transmitido a outras esta
visdo positiva da santa pureza,
porque compreende estes
pensamentos e partilha-os. E possivel
que a sua experiéncia pratica desta
virtude ndo corresponda a ideia de
algo positivo que pode sempre
crescer: por um lado, porque nao
necessita de exercer a pureza
constantemente; existem outros



interesses que normalmente estao
em primeiro plano e que relegam a
castidade para quarto ou quinto
lugar dos seus problemas, de modo
que habitualmente a castidade nao
parece ser para ela nem uma
afirmacao nem uma negacao. Por
outro lado, porque quando em
alguns periodos tem de lutar mais
intensamente para a viver, sente-a
precisamente como uma negacao e
ndo como uma afirmacao.

A isto soma-se outra fonte de duvida:
uma vez que é uma virtude, a
castidade esta chamada a
«desenvolver-se e a aperfeicoar-se»".
Novamente, este bom cristao poderia
dizer-se: normalmente consigo evitar
atos, pensamentos, olhares
contrarios a castidade, nao é disso de
que se trata? Nao posso dizer que
tenho a virtude? Que mais deveria
fazer? Em que sentido deveria
desenvolver-se e aperfeicoar-se em
mim a castidade?



Na realidade, na origem destas
duvidas esta a ideia, bastante
difundida, mas muito redutora, de
que a virtude é fundamentalmente
um suplemento de forca na vontade
que nos torna capazes de respeitar
umas normas morais, inclusive
quando estas se opdem a nossa
inclinacdo. Se esta visdo fosse
correta, a virtude consistiria na
capacidade de ignorar a afetividade,
de opor-se sistematicamente aquilo
que sentimos sempre que o respeito
dessas normas o exija. Naturalmente,
existe aqui uma parte de verdade,
porque na formacao da virtude com
frequéncia é necessario atuar contra
a inclinacdo afetiva. No entanto, é
muito importante ndo esquecer que
ndo é este o0 objetivo; trata-se apenas
de um passo que, se ndo for seguido
de outros, formara apenas a
capacidade de se reprimir, de dizer
ndo. Quem pensa assim nas virtudes,
mesmo que possa dizer que a
castidade é uma afirmacao gozosa,



na realidade ndo o conseguiu
compreender, porque ndo consegue
ver aquilo que isto significa na
pratica.

Integracao

A virtude, mais do que uma
capacidade de se opor a inclinacdo, é
a formacdo da propria inclinacéo. A
virtude consiste precisamente em
gozar, em desfrutar do bem, porque
cresceu em nds uma conaturalidade
afetiva, ou seja, uma espécie de
cumplicidade com o bem. E
precisamente nesse sentido que
chamamos temperanca a ordem na
tendéncia natural para o prazer. Se o
prazer fosse mau, ordend-lo
significaria anula-lo. Mas o prazer é
bom e a nossa natureza tende para
ele. No entanto, que seja bom em
principio ndo significa que o seja em
todos os casos: 0 objeto de uma
tendéncia pode ndo ser bom para a
pessoa num caso concreto. Por isso



interessa-nos ordenar a nossa
inclinacdo para o prazer. Se o
conseguimos, té-la-emos convertido
num dos nossos melhores aliados
para fazer o bem; se ndo, sera um
grande inimigo que pode destruir-
nos, por analogia com a agua, que
tira a sede, hidrata o corpo e faz
crescer as plantas... também pode ser
tsunami, inundacao, destruicao.

Em que consiste ordenar essa
tendéncia? Em primeiro lugar, ndo se
trata de fazer desaparecer a atracao
do prazer, coisa por outro lado
impossivel. Nem de a ignorar ou
viver como se ndo existisse; nem
sequer de a reprimir. Ordenar a
tendéncia para o prazer significa
integra-la no bem da pessoa'":
conferir unidade aos nossos desejos,
de modo que estejam
progressivamente em conformidade
com a nossa identidade e a reforcem.
Um coragdo impuro é um coragao
fragmentado, sem rumo; um coracao



puro, pelo contrario, € um coragao
unificado, com uma direcdo na vida.

Como se consegue realizar isto? As
paixdes humanas sdo modos de
captar o bem: cada uma delas
apresenta-nos como conveniente
aquilo que a satisfaz. Dizemos que
temos inclinacdo para o prazer
porque perante algo que o pode
produzir experimentamos atracao:
aquilo apresenta-se aos nossos olhos
como conveniente. No entanto, o que
€ bom para a paixdo pode ndo o ser
para a pessoa. Um bolo pode atrair-
me porque é agradavel comé-lo, mas
talvez ndo convenha a minha saude
(por exemplo, porque sou diabético),
a minha forma fisica (estou a tentar
emagrecer) ou a minha relagdo com
0s outros (pertence a outra pessoa).
Cada paixdo tem o seu proprio ponto
de vista, valoriza a realidade a partir
da sua propria perspetiva e ndo pode
fazé-lo a partir de outra. A razdo é a
unica faculdade que pode adotar



todos os pontos de vista e integra-
los”, identificando o bem da pessoa e
ndo apenas o bem de uma paixao
concreta ou de um aspeto particular
da vida. A razdo escuta aquilo que
cada paixdo tem para dizer, avalia
todas estas vozes em conjunto e julga
se uma acao é boa para a pessoa.

A razdo nao é fria: é apaixonada, esta
condicionada pelas inclina¢6es ou
paixdes. Se uma paixdo fala muito
mais forte do que as outras, pode
confundi-la. Dai a importancia de as
paixodes estarem bem formadas (bem
temperadas). Assim, em vez de
obstaculo, serdo um apoio para o
juizo da razdo. Naturalmente, esta
integracdo em torno da razao requer
que o sentido da paixdo seja
compreendido e respeitado e que se
atue de modo que esse respeito
impregne a nossa afetividade. A gula,
por exemplo, revela que néo se
compreendeu — pelo menos de modo
pratico que influencie o



comportamento — o sentido da
necessidade de comer; ou seja, ndo se
assimilou ainda a fundo a maneira
como o prazer de comer contribui
para o bem integral da pessoa. Algo
semelhante pode dizer-se da
castidade e de qualquer outra
virtude.

Um mundo interior

Escutemos o conselho de S.
Josemaria num brevissimo ponto do
Caminho: «Para que has de olhar, se
“o teu mundo” o trazes dentro de
ti?»"®. E certo: quando levamos um
mundo dentro de nds — um mundo
feito de coisas grandes, divinas e
humanas -, o olhar, a acdo, o
pensamento contra a castidade
podem ter uma certa forca de
atracao, mas serao muito mais faceis
de combater, porque serdo
entendidos como uma ameaca para a
harmonia do proprio mundo
interior.



Poderiamos inclusive dizer que a
castidade so se refere a sexualidade
de modo secunddrio. Tem
principalmente que ver com a
abertura do nosso mundo interior —
do nosso coracdo — as coisas grandes,
com a capacidade de compreender,
de aspirar e de gozar com aquilo que
é capaz de encher o coracdo humano.
Por isso, dizia também S. Josemaria:
«nunca me agradou falar de
impureza. Quero considerar os frutos
da temperanga. (...) Ao viver assim —
com sacrificio — [o homem] livra-se de
muitas escravidoes e consegue, no
intimo do seu coragdo, saborear todo
o amor de Deus (...); ficamos em
condigdes de nos preocuparmos com
0s outros, de compartilhar com todos
0 que nos pertence, de nos dedicarmos
a tarefas grandes»"”.

A pessoa casta € capaz de se ligar
afetivamente e desfrutar com tudo o
que € bonito, nobre, genuinamente
divertido. O seu olhar ndo é



possessivo, mas agradecido: deixa
que o outro "seja"; ndo permite que
se manche, que se despersonalize a
relacdo que o une a cada coisa e a
cada pessoa. Quem ndo é casto tem
um olhar baixo; um olhar que néo é
capaz de receber, mas s0 exigir
prestacOes. Na realidade, ndo é capaz
de gozar das pequenas coisas da vida
e das relagdes pessoais; ndo é capaz
de estar verdadeiramente com 0s
outros. As coisas delicadas que
outros apreciam parecem-lhe
insipidas; ndo lhe dizem nada,
porque necessita de emocgoes fortes
para reagir e experimentar algo
positivo e agradavel.

Deste modo entende-se que quem
vive a castidade como afirmacéao
g0zosa ndo necessite normalmente
de um esforc¢o extraordinario da
vontade para conter o impulso
sexual desordenado: o seu mundo
interior, formado por realidades
valiosas e relagdes verdadeiras,



contrasta fortemente com ele e
rejeita-o. E ao viver assim, sente-se
grandiosamente livre, porque faz o
que gosta. Ao contrario, o luxurioso,
0 incontinente ou inclusive o
meramente continente, se
conseguissem fazé-lo, sentir-se-iam
reprimidos: como se lhes faltasse
algo.

Para Sdo Tomas de Aquino o
luxurioso, o incontinente, o
continente e o casto sdo quatro
figuras distintas™. O casto e o
luxurioso possuem respetivamente a
virtude, o primeiro, e o vicio, 0
segundo. O incontinente, sem chegar
a ter estabelecido o vicio, ndo vive
retamente. E o continente, como
indica o termo, contém-se: ndo peca
contra a castidade, mas também nao
possui a virtude. Perante uma
tentacdo, limita-se a reprimir o
impulso, sem chegar a viver no bem.
E o caso, por exemplo, de quem néo
quer olhar, mas desejaria que fosse



inevitavel ver. Simplesmente salta
obstaculos que desejaria ndo ter de
saltar e ao fazé-lo ndo se propde
formar a sua interioridade para a
configurar com o bem. Esta situacdo
pode ser um passo em frente para
quem vem de mais longe, mas essa
pessoa, ainda tera de percorrer um
caminho até formar a virtude. Quem
ndo se afasta decididamente da
fronteira, ainda que consiga ndo
pecar, nunca passara de ser
continente, ndo chegara a gozar da
virtude e a vé-la como uma
afirmacdo gozosa.

Verao Deus em tudo

«Felizes os limpos de coracdo, porque
verdo a Deus» (Mt 5, 8). Talvez Jesus
ndo queira dizer que aos impuros de
coracdo sera proibido ver Deus, mas
sim que ndo conseguirdo ver nada
onde os de coracdo limpo captarao
uma beleza indescritivel, cheia de
matizes, que satisfaz todas as



aspiracoes do seu coracdo. Isto é de
facto o que sucede aqui em baixo: os
virtuosos sao capazes de encontrar
Deus em cada pessoa, em cada
situacdo ordindaria da vida, enquanto
0S que ndo o sao, ndo sentem a sua
presenca ou sentem-na como
incomoda e desagradavel, limitadora
da sua liberdade.

A virtude, assim entendida, como
criacdo de um mundo interior belo,
de uma conaturalidade afetiva que
nos faz gozar fazendo o bem, é uma
resposta as duvidas acima
mencionadas. Com efeito, se 0
esfor¢o por formar a santa pureza
ndo pretende apenas negar-se aos
atos desordenados, mas também e
sobretudo criar um mundo interior
cheio de realidades valiosas,
sobrenaturais e humanas,
compreende-se bem que esta virtude
cresca e se forme ndo apenas quando
temos de vencer uma tentacao, mas
também quando a nossa atencdo se



dirige a tudo o que ha de valioso e
belo na realidade, ainda que por si
ndo tenha nada que ver com a
sexualidade. A castidade ndo é
apenas uma virtude para os
momentos de combate: ndo é so para
as tentacdes, mas é uma virtude da
atencgdo, daquilo a que o nosso
coracdo atende. Também se
compreende assim que essa
delicadeza interior, essa abertura a
grandeza, ndo tenha limites e possa
sempre crescer.

Os meios sao muitos

Como formar esse mundo interior?
Desde logo, é necessario evitar o que
possa perturba-lo, procurando que a
vista e a imaginacdo nao se
dispersem ou se turvem, pondo
certos travOes a curiosidade e
também evitando cair no ocio, essa
atitude passiva de quem cede o
dominio das suas decisdes aos
acontecimentos. Porque navegar sem



objetivo, deixando-se levar pelo
vento que sopra, € um modo muito
facil de se perder e terminar num
lugar onde teriamos preferido ndo
chegar.

Também convém crescer em
fortaleza, porque sem ela é muito
dificil manter o rumo no meio das
ondas: a constancia nas pequenas
mortifica¢des no trabalho, na relagao
com 0s outros, nos gostos, fortalece o
coracdo. E a sinceridade: ter a
simplicidade de falar daquilo que
nos acontece por dentro € um modo
muito eficaz de oxigenar o nosso
coracdo e de impedir que se
intoxique com afetos que sdo
demasiado pequenos para ele.

Sdo também muito importantes
outros meios que dirigem o olhar da
alma para o sobrenatural ou
humanamente valioso: a devogéo
eucaristica, o carinho a Mae de Deus,
a oracdo e o tom habitual de relacao



pessoal com o Senhor. As amizades e
todas as relacdes humanas nobres
cumprem também este papel:
enquanto isolar-se ou fechar-se em si
mesmo é fonte facil de infecdes, a
dedicacgdo sincera aos outros
mantém o coracao de boa saude.

Além disso, é muito conveniente
formar interesses culturais de valor,
especialmente a boa literatura, o
bom cinema, a musica, etc., que
ajudam a desenvolver a
sensibilidade estética e o sentido da
beleza. Quem desfruta unicamente
com filmes, leituras, programas ou
videos de alta intensidade, quem se
habitua a viver apenas de emocoes
banais, precisara de um esforgo
notavel para se controlar quando
essas emocoes entrem na esfera
sexual. E se o conseguir
experimenta-lo-a, no melhor dos
casos, Como repressao, Como
negacdo. E muito mais bonito e mais
eficaz criar um clima interior limpo,



luminoso, afirmativo. O nosso
coracdo ndo foi feito para menos:
desfrutar da beleza de Deus ja nesta
vida e por toda a eternidade.

[1] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
208.

[2] S. Josemaria Amigos de Deus, n.
182.

[3] Ibid.

[4] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2337: «A castidade significa a
integracdo conseguida da
sexualidade na pessoa, e dai a
unidade interior do homem no seu
ser corporal e espiritual».

[5] cf. S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, I-11, q. 17, a. 1, ad 2.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 184.



[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[8] cf. S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, II-11, qq. 151-156.

Julio Diéguez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-
coracao/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/

	Muito humanos, muito divinos (13): Com todo o coração

