
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (13):
Com todo o coração

A virtude da castidade tem que
ver com a nossa capacidade de
compreender, aspirar e gozar
com aquilo que enche o coração
humano; permite-nos descobrir
Deus em tudo.

19/04/2022

«Felizes os puros de coração, porque
verão a Deus» (Mt 5, 8). Ver Deus:
sem filtros, sem pressas, sem
limites… Quem poderia sonhar em



alcançar algo assim com as suas
próprias forças? Contemplar na sua
fonte a beleza, a bondade, a grandeza
que procuramos sem cessar por
todas as partes. Contemplar, que não
significa observar do exterior, mas
do interior, sabendo-nos inundados
por toda essa realidade cheia de luz,
por esse «Amor que sacia sem
saciar»[1] os nossos desejos mais
profundos: esses que neste mundo
encontram apenas uma resposta
muito parcial, ainda que tantas vezes
as criaturas nos pareçam já as mais
belas, boas e grandiosas que se possa
imaginar.

Certamente que ao falar de pureza
de coração, o Senhor não se refere
unicamente à castidade. Se existisse
uma pessoa muito casta, mas injusta,
desonesta, desleal, preguiçosa ou
egoísta, não diríamos que o seu
coração é limpo. Quando o rei David
suplica «Cria em mim, ó Deus, um
coração puro» (Sl 51[50], 12), está a



pedir um coração que reúna
harmoniosamente todas as virtudes;
um coração que vibre com o valioso
e não com o secundário, que seja
capaz de arriscar a vida por algo
maior do que ele, que não se deixe
dominar por coisas efémeras e
superficiais. Ao crescer nas
diferentes virtudes, o nosso olhar –
os nossos desejos, interesses,
aspirações – vai-se aclarando e torna-
nos capazes de captar o autêntico
valor das coisas. Vamos aprendendo
a ver, a contemplar, a desfrutar.

Dúvidas

Deus criou-nos para esta
contemplação, que recolhe todas as
aspirações do coração. É uma graça
que nos quer dar. Mas é uma graça
pela qual é necessário lutar.
Necessitamos de conquistar o nosso
coração para que se torne capaz de
receber esse dom, porque corremos o
risco de o deixar por abrir, esquecido



a um canto. Por palavras de S.
Josemaria, a castidade «é combate e
não renúncia, já que respondemos
com uma afirmação gozosa, com
uma entrega livre e alegre. Não
deves limitar-te a fugir da queda ou
da ocasião, nem o teu
comportamento deve reduzir-se, de
maneira alguma, a uma negação fria
e matemática. Já te convenceste de
que a castidade é uma virtude e,
como tal, deve desenvolver-se e
aperfeiçoar-se?»[2]. A castidade é uma
afirmação gozosa e pode
desenvolver-se sempre. São duas
ideias talvez conhecidas, mas nem
por isso suficientemente
compreendidas até ao ponto de
poderem gerar uma certa dúvida.

A ideia da castidade como afirmação
contrasta com a de quem põe uma
excessiva enfase no não, como se a
virtude consistisse precisamente em
não fazer, não pensar, não ver, não
querer. A castidade é, pelo contrário,



um sim ao amor, porque é o amor
que a torna necessária e lhe confere
o seu sentido. Naturalmente, temos
de dizer que não a certos atos ou
atitudes que lhe são contrários e que
qualquer pessoa sensata entende
precisamente como negações do
amor, por si próprio sempre total,
exclusivo e definitivo. Mas, apesar de
exigir alguns nãos, a castidade é uma
realidade eminentemente positiva.

Suponhamos uma pessoa com um
bom conhecimento da fé e da vida
cristã, sinceramente decidida a pô-la
em prática; uma pessoa que talvez
até tenha transmitido a outras esta
visão positiva da santa pureza,
porque compreende estes
pensamentos e partilha-os. É possível
que a sua experiência prática desta
virtude não corresponda à ideia de
algo positivo que pode sempre
crescer: por um lado, porque não
necessita de exercer a pureza
constantemente; existem outros



interesses que normalmente estão
em primeiro plano e que relegam a
castidade para quarto ou quinto
lugar dos seus problemas, de modo
que habitualmente a castidade não
parece ser para ela nem uma
afirmação nem uma negação. Por
outro lado, porque quando em
alguns períodos tem de lutar mais
intensamente para a viver, sente-a
precisamente como uma negação e
não como uma afirmação.

A isto soma-se outra fonte de dúvida:
uma vez que é uma virtude, a
castidade está chamada a
«desenvolver-se e a aperfeiçoar-se»[3].
Novamente, este bom cristão poderia
dizer-se: normalmente consigo evitar
atos, pensamentos, olhares
contrários à castidade, não é disso de
que se trata? Não posso dizer que
tenho a virtude? Que mais deveria
fazer? Em que sentido deveria
desenvolver-se e aperfeiçoar-se em
mim a castidade?



Na realidade, na origem destas
dúvidas está a ideia, bastante
difundida, mas muito redutora, de
que a virtude é fundamentalmente
um suplemento de força na vontade
que nos torna capazes de respeitar
umas normas morais, inclusive
quando estas se opõem à nossa
inclinação. Se esta visão fosse
correta, a virtude consistiria na
capacidade de ignorar a afetividade,
de opor-se sistematicamente àquilo
que sentimos sempre que o respeito
dessas normas o exija. Naturalmente,
existe aqui uma parte de verdade,
porque na formação da virtude com
frequência é necessário atuar contra
a inclinação afetiva. No entanto, é
muito importante não esquecer que
não é este o objetivo; trata-se apenas
de um passo que, se não for seguido
de outros, formará apenas a
capacidade de se reprimir, de dizer 
não. Quem pensa assim nas virtudes,
mesmo que possa dizer que a
castidade é uma afirmação gozosa,



na realidade não o conseguiu
compreender, porque não consegue
ver aquilo que isto significa na
prática.

Integração

A virtude, mais do que uma
capacidade de se opor à inclinação, é
a formação da própria inclinação. A
virtude consiste precisamente em
gozar, em desfrutar do bem, porque
cresceu em nós uma conaturalidade
afetiva, ou seja, uma espécie de 
cumplicidade com o bem. É
precisamente nesse sentido que
chamamos temperança à ordem na
tendência natural para o prazer. Se o
prazer fosse mau, ordená-lo
significaria anulá-lo. Mas o prazer é
bom e a nossa natureza tende para
ele. No entanto, que seja bom em
princípio não significa que o seja em
todos os casos: o objeto de uma
tendência pode não ser bom para a
pessoa num caso concreto. Por isso



interessa-nos ordenar a nossa
inclinação para o prazer. Se o
conseguimos, tê-la-emos convertido
num dos nossos melhores aliados
para fazer o bem; se não, será um
grande inimigo que pode destruir-
nos, por analogia com a água, que
tira a sede, hidrata o corpo e faz
crescer as plantas... também pode ser
tsunami, inundação, destruição.

Em que consiste ordenar essa
tendência? Em primeiro lugar, não se
trata de fazer desaparecer a atração
do prazer, coisa por outro lado
impossível. Nem de a ignorar ou
viver como se não existisse; nem
sequer de a reprimir. Ordenar a
tendência para o prazer significa
integrá-la no bem da pessoa[4]:
conferir unidade aos nossos desejos,
de modo que estejam
progressivamente em conformidade
com a nossa identidade e a reforcem.
Um coração impuro é um coração
fragmentado, sem rumo; um coração



puro, pelo contrário, é um coração
unificado, com uma direção na vida.

Como se consegue realizar isto? As
paixões humanas são modos de
captar o bem: cada uma delas
apresenta-nos como conveniente
aquilo que a satisfaz. Dizemos que
temos inclinação para o prazer
porque perante algo que o pode
produzir experimentamos atração:
aquilo apresenta-se aos nossos olhos
como conveniente. No entanto, o que
é bom para a paixão pode não o ser
para a pessoa. Um bolo pode atrair-
me porque é agradável comê-lo, mas
talvez não convenha à minha saúde
(por exemplo, porque sou diabético),
à minha forma física (estou a tentar
emagrecer) ou à minha relação com
os outros (pertence a outra pessoa).
Cada paixão tem o seu próprio ponto
de vista, valoriza a realidade a partir
da sua própria perspetiva e não pode
fazê-lo a partir de outra. A razão é a
única faculdade que pode adotar



todos os pontos de vista e integrá-
los[5], identificando o bem da pessoa e
não apenas o bem de uma paixão
concreta ou de um aspeto particular
da vida. A razão escuta aquilo que
cada paixão tem para dizer, avalia
todas estas vozes em conjunto e julga
se uma ação é boa para a pessoa.

A razão não é fria: é apaixonada, está
condicionada pelas inclinações ou
paixões. Se uma paixão fala muito
mais forte do que as outras, pode
confundi-la. Daí a importância de as
paixões estarem bem formadas (bem
temperadas). Assim, em vez de
obstáculo, serão um apoio para o
juízo da razão. Naturalmente, esta
integração em torno da razão requer
que o sentido da paixão seja
compreendido e respeitado e que se
atue de modo que esse respeito
impregne a nossa afetividade. A gula,
por exemplo, revela que não se
compreendeu – pelo menos de modo
prático que influencie o



comportamento – o sentido da
necessidade de comer; ou seja, não se
assimilou ainda a fundo a maneira
como o prazer de comer contribui
para o bem integral da pessoa. Algo
semelhante pode dizer-se da
castidade e de qualquer outra
virtude.

Um mundo interior

Escutemos o conselho de S.
Josemaria num brevíssimo ponto do
Caminho: «Para que hás de olhar, se
“o teu mundo” o trazes dentro de
ti?»[6]. É certo: quando levamos um
mundo dentro de nós – um mundo
feito de coisas grandes, divinas e
humanas –, o olhar, a ação, o
pensamento contra a castidade
podem ter uma certa força de
atração, mas serão muito mais fáceis
de combater, porque serão
entendidos como uma ameaça para a
harmonia do próprio mundo
interior.



Poderíamos inclusive dizer que a
castidade só se refere à sexualidade
de modo secundário. Tem
principalmente que ver com a
abertura do nosso mundo interior –
do nosso coração – às coisas grandes,
com a capacidade de compreender,
de aspirar e de gozar com aquilo que
é capaz de encher o coração humano.
Por isso, dizia também S. Josemaria:
«nunca me agradou falar de
impureza. Quero considerar os frutos
da temperança. (...) Ao viver assim –
com sacrifício – [o homem] livra-se de
muitas escravidões e consegue, no
íntimo do seu coração, saborear todo
o amor de Deus (...); ficamos em
condições de nos preocuparmos com
os outros, de compartilhar com todos
o que nos pertence, de nos dedicarmos
a tarefas grandes»[7].

A pessoa casta é capaz de se ligar
afetivamente e desfrutar com tudo o
que é bonito, nobre, genuinamente
divertido. O seu olhar não é



possessivo, mas agradecido: deixa
que o outro "seja"; não permite que
se manche, que se despersonalize a
relação que o une a cada coisa e a
cada pessoa. Quem não é casto tem
um olhar baixo; um olhar que não é
capaz de receber, mas só exigir
prestações. Na realidade, não é capaz
de gozar das pequenas coisas da vida
e das relações pessoais; não é capaz
de estar verdadeiramente com os
outros. As coisas delicadas que
outros apreciam parecem-lhe
insípidas; não lhe dizem nada,
porque necessita de emoções fortes
para reagir e experimentar algo
positivo e agradável.

Deste modo entende-se que quem
vive a castidade como afirmação
gozosa não necessite normalmente
de um esforço extraordinário da
vontade para conter o impulso
sexual desordenado: o seu mundo
interior, formado por realidades
valiosas e relações verdadeiras,



contrasta fortemente com ele e
rejeita-o. E ao viver assim, sente-se
grandiosamente livre, porque faz o
que gosta. Ao contrário, o luxurioso,
o incontinente ou inclusive o
meramente continente, se
conseguissem fazê-lo, sentir-se-iam
reprimidos: como se lhes faltasse
algo.

Para São Tomás de Aquino o
luxurioso, o incontinente, o
continente e o casto são quatro
figuras distintas[8]. O casto e o
luxurioso possuem respetivamente a
virtude, o primeiro, e o vício, o
segundo. O incontinente, sem chegar
a ter estabelecido o vício, não vive
retamente. E o continente, como
indica o termo, contém-se: não peca
contra a castidade, mas também não
possui a virtude. Perante uma
tentação, limita-se a reprimir o
impulso, sem chegar a viver no bem.
É o caso, por exemplo, de quem não
quer olhar, mas desejaria que fosse



inevitável ver. Simplesmente salta
obstáculos que desejaria não ter de
saltar e ao fazê-lo não se propõe
formar a sua interioridade para a
configurar com o bem. Esta situação
pode ser um passo em frente para
quem vem de mais longe, mas essa
pessoa, ainda terá de percorrer um
caminho até formar a virtude. Quem
não se afasta decididamente da
fronteira, ainda que consiga não
pecar, nunca passará de ser
continente, não chegará a gozar da
virtude e a vê-la como uma
afirmação gozosa.

Verão Deus em tudo

«Felizes os limpos de coração, porque
verão a Deus» (Mt 5, 8). Talvez Jesus
não queira dizer que aos impuros de
coração será proibido ver Deus, mas
sim que não conseguirão ver nada
onde os de coração limpo captarão
uma beleza indescritível, cheia de
matizes, que satisfaz todas as



aspirações do seu coração. Isto é de
facto o que sucede aqui em baixo: os
virtuosos são capazes de encontrar
Deus em cada pessoa, em cada
situação ordinária da vida, enquanto
os que não o são, não sentem a sua
presença ou sentem-na como
incómoda e desagradável, limitadora
da sua liberdade.

A virtude, assim entendida, como
criação de um mundo interior belo,
de uma conaturalidade afetiva que
nos faz gozar fazendo o bem, é uma
resposta às dúvidas acima
mencionadas. Com efeito, se o
esforço por formar a santa pureza
não pretende apenas negar-se aos
atos desordenados, mas também e
sobretudo criar um mundo interior
cheio de realidades valiosas,
sobrenaturais e humanas,
compreende-se bem que esta virtude
cresça e se forme não apenas quando
temos de vencer uma tentação, mas
também quando a nossa atenção se



dirige a tudo o que há de valioso e
belo na realidade, ainda que por si
não tenha nada que ver com a
sexualidade. A castidade não é
apenas uma virtude para os
momentos de combate: não é só para
as tentações, mas é uma virtude da 
atenção, daquilo a que o nosso
coração atende. Também se
compreende assim que essa
delicadeza interior, essa abertura à
grandeza, não tenha limites e possa
sempre crescer.

Os meios são muitos

Como formar esse mundo interior?
Desde logo, é necessário evitar o que
possa perturbá-lo, procurando que a
vista e a imaginação não se
dispersem ou se turvem, pondo
certos travões à curiosidade e
também evitando cair no ócio, essa
atitude passiva de quem cede o
domínio das suas decisões aos
acontecimentos. Porque navegar sem



objetivo, deixando-se levar pelo
vento que sopra, é um modo muito
fácil de se perder e terminar num
lugar onde teríamos preferido não
chegar.

Também convém crescer em
fortaleza, porque sem ela é muito
difícil manter o rumo no meio das
ondas: a constância nas pequenas
mortificações no trabalho, na relação
com os outros, nos gostos, fortalece o
coração. E a sinceridade: ter a
simplicidade de falar daquilo que
nos acontece por dentro é um modo
muito eficaz de oxigenar o nosso
coração e de impedir que se
intoxique com afetos que são
demasiado pequenos para ele.

São também muito importantes
outros meios que dirigem o olhar da
alma para o sobrenatural ou
humanamente valioso: a devoção
eucarística, o carinho à Mãe de Deus,
a oração e o tom habitual de relação



pessoal com o Senhor. As amizades e
todas as relações humanas nobres
cumprem também este papel:
enquanto isolar-se ou fechar-se em si
mesmo é fonte fácil de infeções, a
dedicação sincera aos outros
mantém o coração de boa saúde.

Além disso, é muito conveniente
formar interesses culturais de valor,
especialmente a boa literatura, o
bom cinema, a música, etc., que
ajudam a desenvolver a
sensibilidade estética e o sentido da
beleza. Quem desfruta unicamente
com filmes, leituras, programas ou
vídeos de alta intensidade, quem se
habitua a viver apenas de emoções
banais, precisará de um esforço
notável para se controlar quando
essas emoções entrem na esfera
sexual. E se o conseguir
experimentá-lo-á, no melhor dos
casos, como repressão, como
negação. É muito mais bonito e mais
eficaz criar um clima interior limpo,



luminoso, afirmativo. O nosso
coração não foi feito para menos:
desfrutar da beleza de Deus já nesta
vida e por toda a eternidade.

[1] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
208.

[2] S. Josemaria Amigos de Deus, n.
182.

[3] Ibid.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
2337: «A castidade significa a
integração conseguida da
sexualidade na pessoa, e daí a
unidade interior do homem no seu
ser corporal e espiritual».

[5] cf. S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, I-II, q. 17, a. 1, ad 2.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 184.



[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[8] cf. S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, qq. 151-156.

Julio Diéguez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-

coracao/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/

	Muito humanos, muito divinos (13): Com todo o coração

