opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (12): O
que
verdadeiramente
conta

O desafio de ser pobre de
espirito vivendo no meio do
mundo.

15/03/2022

A meia-noite esta a chegar. Ha ja
umas horas que o ruido passou das
ruas para o interior das casas. Agora
reina o siléncio. Escutam-se 0s passos



lentos de uma jovem nazarena,
visivelmente gravida, que avanca
pelo braco do seu esposo. Ambos
procuram quase as cegas o estabulo
que lhes ofereceram para passar a
noite. Deus esta por ver nascer o seu
Filho na terra. Ele, que tudo pode,
decidiu preparar-lhe um sitio quase
ao relento. «A palavra divina tornou-
se incapaz de falar (...). Quem teria
esperado? O Natal é celebrar um
Deus inédito, que altera a nossa
légica e as nossas expetativas (...). O
Natal de Jesus ndo oferece o calor
reconfortante da lareira, mas o
arrepio divino que sacode a
histéria»™.

Apesar de com o passar do tempo a
lembranca do presépio de Belém ter
ficado como a de um lugar
acolhedor, também do ponto de vista
material, é provavel que ndo fosse
tdo acolhedor como nos o
imaginamos. Que pretendia Deus
com esta escolha que representamos



ano apos ano nas nossas casas?
Naquela noite, José e Maria
partilharam o tesouro da pobreza. Os
pais de Jesus foram libertados de
tudo o que podia ofuscar a
verdadeira riqueza que iam receber.
Podendo escolher qualquer sitio,
qualquer comodidade, o Criador
escolhe a privacdo de tudo para nos
mostrar o que verdadeiramente
conta.

O Reino é dos pobres

«Asseguramos tudo, exceto o hom
clima e o amor»: assim anunciava
um cartaz a entrada de uma empresa
de seguros, numa cidade onde a
meteorologia muda com muita
frequéncia. Se ndo podemos decidir
que tempo vai fazer, pelo menos
podemos garantir o carinho dos
outros. Nao existe dinheiro suficiente
no mundo para obrigar alguém a
amar com sinceridade. Aqui temos
uma realidade que talvez nos possa



pOr um pouco nervosos, porque ndo
nos proporciona a confianca que
experimentamos noutros ambitos.
Mas € necessario viver com essa
«margem de erro»: a preocupacao
por ter controlo bloqueia qualquer
tentativa de amar e de ser amados;
impossibilita a felicidade, simples,
mas robusta, de quem entrega e
recebe gratuitamente. «Felizes os
pobres em espirito, porque deles é o
Reino do Céu.» (cf. Mt 5, 3): assim
inicia Jesus o Sermdo da montanha.
O Mestre oferece a felicidade, na
terra e no céu, a quem puser a sua
confianca e riqueza em Deus.

A virtude da pobreza — que ndo se
identifica com a pobreza material,
economica, que a Igreja nos anima a
aliviar — faz parte da temperanca: é
uma disposicdo que modera, ou seja,
que coloca no seu lugar exato a nossa
relacdo com os bens que Deus criou.
O pobre de coracdo possui e desfruta
das coisas sem ser possuido por elas;



evita depositar a sua confianca na
acumulacdo de bens; sabe detetar em
si mesmo essa tendéncia que temos
de construir na nossa vida, inclusive
de maneira nao tdo consciente, como
se a felicidade dependesse
fundamentalmente do que temos... E
isso, apesar daquela adverténcia de
Jesus: «Mas ai de v0s, 0s ricos,
porque recebestes a vossa
consolacgao!» (cf. Lc 6, 24).

Depois de muitos anos dedicados a
escutar todo o tipo de pessoas, S.
Josemaria comentava: «Quando
alguém centra a sua felicidade
exclusivamente nas coisas terrenas —
fui testemunha de verdadeiras
tragédias — perverte o seu uso
razoavel e destroi a ordem
sabiamente disposta pelo Criador. O
coracdo fica entdo triste e
insatisfeito; mete-se por caminhos de
um eterno descontentamento»®. A
pobreza permite darmo-nos conta de
como sdo efémeras muitas



"segurancas" materiais ou de como
sdo superficiais certos momentos de
consolo que ndo tocam no fundo da
alma. A pobreza de espirito permite-
nos, por ultimo, desfrutar
verdadeiramente da realidade,
porque nos liga ao simples, as
pessoas, a Deus: a tudo o que quer
ser unicamente contemplado e que
sacia deste modo 0s nossos desejos
mais profundos.

«Pobre de espirito, ndo significa
exatamente “homem aberto aos
outros”, ou seja, a Deus e ao
proximo?», perguntava S. Jodo Paulo
II, durante a visita que realizou em
1980 a uma favela do Rio de Janeiro.
«Ndao é verdade que esta bem-
aventuranca dos “pobres de espirito”
contém ao mesmo tempo uma
adverténcia e uma acusacgao? (...). “Al
de v0s”: essa palavra soa severa e
ameacadora, sobretudo na boca
desse Cristo que costumava falar
com bondade e mansiddo»”. E



verdade, o pecado perturbou o nosso
desejo de posse, de modo que
facilmente deformamos a nossa
relacdo com os bens criados. A
avidez por possuir talvez seja
intensificada por uma cultura na
qual o valor economico -
manifestado por sua vez em estatuto
social ou em imagem perante o0s
outros — chegou a ser por vezes a
ultima fonte de valor. A nossa
cultura leva a fazer-nos pensar que a
prosperidade e o conforto sdo a
chave da felicidade. E, no entanto,
todos nos damos conta que a
verdadeira alegria de uma pessoa se
mede mais pela profundidade e
autenticidade das suas relacdes com
os outros. Essa é a riqueza do pobre
de coracdo; ao seu lado, a soliddo de
quem vive rodeado de luxo aparece
muitas vezes como uma dramatica
pobreza.

Uma harmonia que cada um deve
encontrar



Ano de 1968. No ambito de uma
entrevista sobre o lugar da mulher
na sociedade, a jornalista pergunta a
S. Josemaria pela virtude da pobreza:
quer saber como vivé-la e transmiti-
la na vida do lar. A resposta parte de
uma premissa bem clara: «Quem néo
amar e viver a virtude da pobreza
ndo tem o espirito de Cristo. E isto é
valido para todos, tanto para o
anacoreta que se retira para o
deserto, como para o cristdo corrente
que vive no meio da sociedade
humana»™. Ou seja, que pessoas
exteriormente muito diversas, como
uma que se retira para o deserto e
outra que trabalha na agitacao da
cidade, podem viver a virtude da
pobreza com auténtico espirito
cristdo. No entanto, enquanto
«deserto» parece significar pobreza
em todos o0s aspetos, como pode ser
pobre alguém que vive no meio dos
bens do mundo? Que modelo pode
seguir?



S. Josemaria detém-se a desenvolver
a questdo com detalhe. Num
primeiro momento, identifica dois
aspetos na nossa relacdo com as
coisas materiais: dois polos,
aparentemente contrarios, que €é
preciso conciliar. Por um lado, a
necessidade de uma «pobreza real,
que se note e se toque — feita de
coisas concretas —, que seja uma
profissdo de fé em Deus, uma
manifestacdo que o coragdo nao se
satisfaz com as coisas criadas, mas
que aspira ao Criador». Por outro
lado, a naturalidade com que um
cristdo deve ser «um entre 0s seus
irmdos os homens, de cuja vida
participa, com quem se alegra, com
quem colabora, amando o mundo e
todas as cosas boas que ha no
mundo, utilizando todas as coisas
criadas para resolver os problemas
da vida»"'. Nestas palavras fica
apresentado o desafio da de pobreza
de espirito no meio do mundo: estar
desapegado das coisas e, a0 mesmo



tempo, ama-las como dons de Deus
para partilhar entre os homens. Mas
a pergunta continua: como orientar-
nos neste esforgo?

Se olharmos para a vida de Cristo
como nos mostram os Evangelhos,
nao vemos n’ Ele um abandono
absoluto dos bens. Vemos pelo
contrario que, sendo de uma
condi¢do modesta, nem rico nem
pobre, os utiliza de uma equilibrada,
virtuosa, perfeita. Jesus era
conhecido na aldeia porque ganhava
o0 sustento com a profissao que
exercia com o seu pai (cf. Mt 13, 55);
tinha uma tunica boa (cf. Jo 19, 23);
algumas reunides sociais onde ia
eram generosas, até ao ponto que
para o acusar, o chamaram glutdo e
bebedor de vinho (cf. Mt 11, 19); e
convidou varias pessoas de boa
condicdo economica — Mateus,
Zaqueu, José de Arimateia e outros —
a abrirem-se ao Reino de Deus. Por
outro lado, é clara também a sua



predilecdo, tanto na sua atividade
diaria como na sua pregacao, por
aqueles que materialmente ndo
tinham nada: pde a viuva pobre
como exemplo de relacdo com Deus,
em comparac¢ao com os ricos (cf. Lc
21, 1-4); conta como o pobre Lazaro
chega ao seio de Abrado, enquanto o
rico que vivia ao seu lado fica fora
(cf. Lc 16, 19-23); diz claramente que
«é mais facil passar um camelo pelo
fundo de uma agulha, do que um rico
entrar no Reino do Céu» (cf. Mt 19,
24); aconselha os seus discipulos a
ndo levarem para a sua missdo nada
que nao seja imprescindivel (cf. Lc
10, 4-11); e ele préoprio nasce em
gruta alheia e sera sepultado em
sepulcro alheio. Jesus vive livre de
vinculos materiais e, ao mesmo
tempo, desfruta dos bens criados.
Ndao é uma questdo de equilibrio —
compromisso instavel entre dois
polos — mas de harmonia: a beleza da
forma alcancada. E esta harmonia
encontramo-la em Jesus Cristo.



Mas ndo existem receitas universais:
«Conseguir a sintese entre esses dois
aspetos é — em boa parte — uma
questdo pessoal, uma questdo de vida
interior, para julgar em cada
momento, para encontrar em cada
caso o que Deus nos pede. Nao quero,
pois, dar regras fixas»"®. Existe, com
efeito, o perigo de uniformizar, a
possibilidade de se deixar levar pela
tentacdo de elaborar uma lista de
regras para, enganosamente,
estarmos certos de que vivemos uma
virtude. No entanto, esse tipo de
atitudes esquece o papel
indispensavel da prudéncia sem o
qual as virtudes simplesmente ndo
podem existir. Por isso, ndo se trata
de guiar-se tanto por "regras
tedricas", mas por «essa voz interior
que nos adverte que se esta
infiltrando o egoismo ou a
comodidade desnecessaria»”. O
importante, referia noutro momento
S. Josemaria, «ndo se concretiza na
materialidade de possuir isto ou de



carecer daquilo, mas sim em nos
conduzirmos de acordo com a
verdade que a nossa fé crista nos
ensina: os bens criados sdo apenas
meios»®. Por exemplo, no que diz
respeito a elegdncia no vestir,
aconselhava algo que pode ser
aplicado a outros campos da vida
ordinaria: «Deves andar vestido de
acordo com o que € proprio da tua
condic¢ao, do teu ambiente, da tua
familia, do teu trabalho..., como os
teus companheiros, mas por Deus»™.
Finalmente, dava frequentes
sugestdes que cada um podia aplicar
as suas proprias circunstancias: ndo
se criar necessidades, cuidar do que
se tem, prescindir de algo durante
uma temporada, dar o melhor aos
outros, aceitar com alegria os
incomodos, ndo se queixar se alguma
coisa falta... e tantas outras coisas
pequenas que cada um pode
descobrir num caminho de oracéo.

Amor ao mundo e solidariedade



S. Josemaria experimentou a pobreza
material em varios momentos da sua
vida"”. Além disso, procurou manter
certos costumes pessoais para
assegurar o seu espirito de pobreza,
apesar de nao os considerar
aplicaveis a todos os fiéis da Obra.
Além disso, era consciente de que
Deus o chamava a transmitir um
espirito de santidade no meio do
mundo, ndo fora dele. Pelo que,
mesmo quando outras pessoas
estivessem chamadas a gestos
radicais de abandono do que é
material como testemunho da
suprema riqueza de Deus, estava
convencido de que algo especifico
dos cristdos correntes seria
converterem-se em «testemunho
explicito de amor ao mundo» e de
«solidariedade com os homens»"",

No verdo de 1974 teve uma reunido
com varios casais em Lima. Aquele
encontro foi uma surpresa, porque o
fundador do Opus Dei tinha estado



indisposto nos dias anteriores.
«Padre, eu gosto que a minha familia
viva com um certo conforto»,
comecou por dizer um assistente,
como preambulo para lhe perguntar
como viver a pobreza nesse contexto.
«Uma coisa é que vivas com certo
conforto e outra coisa é que ostentes
o luxo», respondeu S. Josemaria. «A
segunda parte ndo me parece bem; a
primeira, sim. Mais! Tens o dever de
dar aos teus esse conforto (...). Porta-
te como um bom marido, como um
bom pai e sé generoso com a tua
mulher e os teus filhos. E depois, nao
ostentes o luxo, tem um pouco de
paciéncia e ajuda os outros»"?. Aqui
se traca aquilo que pode ser um
itinerario de pobreza no meio do
mundo, amando os bens que nos deu
Deus: generosidade sem luxo,
incomodar-se pessoalmente para nos
exercitarmos nesta virtude, ajudar os
que necessitam.



Também noutra ocasido, S. Josemaria
dava como exemplo uma mulher que
conhecia, de idade avancada, que
vivia a virtude da pobreza no meio
de uma vida sem dificuldades
economicas: «Essa pessoa de que vos
falo agora residia numa casa
solarenga, mas ndo gastava consigo
mesma nem duas pesetas por dia.
Por outro lado, pagava muito bem
aos seus empregados e o resto
destinava-o a ajudar os necessitados,
passando por privacdes de todo o
género. A esta mulher ndo lhe
faltavam muitos desses bens que
tantos ambicionam, mas ela era
pessoalmente pobre, muito
mortificada, completamente
desprendida de tudo»™.

A virtude da pobreza vivida no meio
da cidade implica a preocupacao
efetiva por quem passa dificuldades
economicas. «A oracdo a Deus e a
solidariedade com os pobres e os que
sofrem sdo inseparaveis», refere o



Papa Francisco. «Para celebrar um
culto que seja agradavel ao Senhor, é
necessario reconhecer que qualquer
pessoa, inclusive a mais indigente e
desprezada, leva impressa em si a
imagem de Deus (...). O encontro com
uma pessoa em condicao de pobreza
sempre nos provoca e interroga.
Como podemos ajudar a eliminar ou
pelo menos a aliviar a sua
marginalizacdo e sofrimento? Como
podemos ajuda-la na sua pobreza
espiritual?»™. Estas perguntas
interpelam de maneira especial os
cristdos que querem levar Cristo aos
ambientes profissionais, onde tanto
se pode fazer para ajudar os outros.
Por isso, S. Josemaria insistia que
«temos a obrigacdo de procurar que
a cada dia existam no mundo menos
pobres (...). Ariqueza é dada pelo
trabalho, meus filhos, a
especializacdo, a promoc¢ao
profissional e a Obra esta fundada no
trabalho»™.



kK 3k

«Tende em muito pouco o que destes,
pois tanto haveis de receber»"?, diz
Sta. Teresa de Jesus. A virtude da
pobreza permite-nos ser felizes em
qualquer circunstancia; também
quando nos falta o necessario. Ser
pobres de espirito significa que néo
pomos a confianca nos bens que
podemos controlar, mas em Deus e,
através dele, nos outros. «Livres para
amar: este é o sentido do nosso
espirito de pobreza, austeridade e
desprendimento»"”. Entrar nesse
espaco de liberdade, no qual s6 nos
importa a melhor parte (cf. Lc 10,
42), o que verdadeiramente conta, é
escolher a melhor parte, que ndo nos
serd tirada.

[1] Francisco, Audiéncia, 19-XII-2018.



[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
118.

[3] S. Jodo Paulo II, Discurso, 2-
VII-1980.

[4] S. Josemaria, Entrevistas, n. 110.
[5] Ibid.

[6] Ibid.

[7]1 Ibid., n. 111.

[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
118.

[9] Ibid., n. 122.

[10] Como exemplos podem
mencionar-se a faléncia do negocio
do seu pai quando era adolescente,
0s durissimos anos da guerra civil
espanhola e as penurias materiais
quando chegou a Roma.

[11] S. Josemaria, Entrevistas, n. 110.



[12] S. Josemaria, notas de uma
reunido familiar, 25-VII-1974.

[13] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
123.

[14] Francisco, Mensagem, 15-
XI1-2020.

[15] S. Josemaria, notas de uma
reunido familiar, 24-IV-1967.

[16] Sta. Teresa, Caminho de
perfeicdo, 33, 2.

[17] Fernando Ocariz, Carta pastoral,
14-11-2017, n. 8.

Andrés Cardenas M.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-12-o-que-
verdadeiramente-conta/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/

	Muito humanos, muito divinos (12): O que verdadeiramente conta

