
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (12): O
que
verdadeiramente
conta

O desafio de ser pobre de
espírito vivendo no meio do
mundo.

15/03/2022

A meia-noite está a chegar. Há já
umas horas que o ruído passou das
ruas para o interior das casas. Agora
reina o silêncio. Escutam-se os passos



lentos de uma jovem nazarena,
visivelmente grávida, que avança
pelo braço do seu esposo. Ambos
procuram quase às cegas o estábulo
que lhes ofereceram para passar a
noite. Deus está por ver nascer o seu
Filho na terra. Ele, que tudo pode,
decidiu preparar-lhe um sítio quase
ao relento. «A palavra divina tornou-
se incapaz de falar (…). Quem teria
esperado? O Natal é celebrar um
Deus inédito, que altera a nossa
lógica e as nossas expetativas (…). O
Natal de Jesus não oferece o calor
reconfortante da lareira, mas o
arrepio divino que sacode a
história»[1].

Apesar de com o passar do tempo a
lembrança do presépio de Belém ter
ficado como a de um lugar
acolhedor, também do ponto de vista
material, é provável que não fosse
tão acolhedor como nós o
imaginamos. Que pretendia Deus
com esta escolha que representamos



ano após ano nas nossas casas?
Naquela noite, José e Maria
partilharam o tesouro da pobreza. Os
pais de Jesus foram libertados de
tudo o que podia ofuscar a
verdadeira riqueza que iam receber.
Podendo escolher qualquer sítio,
qualquer comodidade, o Criador
escolhe a privação de tudo para nos
mostrar o que verdadeiramente
conta.

O Reino é dos pobres

«Asseguramos tudo, exceto o bom
clima e o amor»: assim anunciava
um cartaz à entrada de uma empresa
de seguros, numa cidade onde a
meteorologia muda com muita
frequência. Se não podemos decidir
que tempo vai fazer, pelo menos
podemos garantir o carinho dos
outros. Não existe dinheiro suficiente
no mundo para obrigar alguém a
amar com sinceridade. Aqui temos
uma realidade que talvez nos possa



pôr um pouco nervosos, porque não
nos proporciona a confiança que
experimentamos noutros âmbitos.
Mas é necessário viver com essa
«margem de erro»: a preocupação
por ter controlo bloqueia qualquer
tentativa de amar e de ser amados;
impossibilita a felicidade, simples,
mas robusta, de quem entrega e
recebe gratuitamente. «Felizes os
pobres em espírito, porque deles é o
Reino do Céu.» (cf. Mt 5, 3): assim
inicia Jesus o Sermão da montanha.
O Mestre oferece a felicidade, na
terra e no céu, a quem puser a sua
confiança e riqueza em Deus.

A virtude da pobreza – que não se
identifica com a pobreza material,
económica, que a Igreja nos anima a
aliviar – faz parte da temperança: é
uma disposição que modera, ou seja,
que coloca no seu lugar exato a nossa
relação com os bens que Deus criou.
O pobre de coração possui e desfruta
das coisas sem ser possuído por elas;



evita depositar a sua confiança na
acumulação de bens; sabe detetar em
si mesmo essa tendência que temos
de construir na nossa vida, inclusive
de maneira não tão consciente, como
se a felicidade dependesse
fundamentalmente do que temos… E
isso, apesar daquela advertência de
Jesus: «Mas ai de vós, os ricos,
porque recebestes a vossa
consolação!» (cf. Lc 6, 24).

Depois de muitos anos dedicados a
escutar todo o tipo de pessoas, S.
Josemaria comentava: «Quando
alguém centra a sua felicidade
exclusivamente nas coisas terrenas –
fui testemunha de verdadeiras
tragédias – perverte o seu uso
razoável e destrói a ordem
sabiamente disposta pelo Criador. O
coração fica então triste e
insatisfeito; mete-se por caminhos de
um eterno descontentamento»[2]. A
pobreza permite darmo-nos conta de
como são efémeras muitas



"seguranças" materiais ou de como
são superficiais certos momentos de
consolo que não tocam no fundo da
alma. A pobreza de espírito permite-
nos, por último, desfrutar
verdadeiramente da realidade,
porque nos liga ao simples, às
pessoas, a Deus: a tudo o que quer
ser unicamente contemplado e que
sacia deste modo os nossos desejos
mais profundos.

«Pobre de espírito, não significa
exatamente “homem aberto aos
outros”, ou seja, a Deus e ao
próximo?», perguntava S. João Paulo
II, durante a visita que realizou em
1980 a uma favela do Rio de Janeiro.
«Não é verdade que esta bem-
aventurança dos “pobres de espírito”
contém ao mesmo tempo uma
advertência e uma acusação? (…). “Ai
de vós”: essa palavra soa severa e
ameaçadora, sobretudo na boca
desse Cristo que costumava falar
com bondade e mansidão»[3]. É



verdade, o pecado perturbou o nosso
desejo de posse, de modo que
facilmente deformamos a nossa
relação com os bens criados. A
avidez por possuir talvez seja
intensificada por uma cultura na
qual o valor económico –
manifestado por sua vez em estatuto
social ou em imagem perante os
outros – chegou a ser por vezes a
última fonte de valor. A nossa
cultura leva a fazer-nos pensar que a
prosperidade e o conforto são a
chave da felicidade. E, no entanto,
todos nos damos conta que a
verdadeira alegria de uma pessoa se
mede mais pela profundidade e
autenticidade das suas relações com
os outros. Essa é a riqueza do pobre
de coração; ao seu lado, a solidão de
quem vive rodeado de luxo aparece
muitas vezes como uma dramática
pobreza.

Uma harmonia que cada um deve
encontrar



Ano de 1968. No âmbito de uma
entrevista sobre o lugar da mulher
na sociedade, a jornalista pergunta a
S. Josemaria pela virtude da pobreza:
quer saber como vivê-la e transmiti-
la na vida do lar. A resposta parte de
uma premissa bem clara: «Quem não
amar e viver a virtude da pobreza
não tem o espírito de Cristo. E isto é
válido para todos, tanto para o
anacoreta que se retira para o
deserto, como para o cristão corrente
que vive no meio da sociedade
humana»[4]. Ou seja, que pessoas
exteriormente muito diversas, como
uma que se retira para o deserto e
outra que trabalha na agitação da
cidade, podem viver a virtude da
pobreza com autêntico espírito
cristão. No entanto, enquanto
«deserto» parece significar pobreza
em todos os aspetos, como pode ser
pobre alguém que vive no meio dos
bens do mundo? Que modelo pode
seguir?



S. Josemaria detém-se a desenvolver
a questão com detalhe. Num
primeiro momento, identifica dois
aspetos na nossa relação com as
coisas materiais: dois polos,
aparentemente contrários, que é
preciso conciliar. Por um lado, a
necessidade de uma «pobreza real,
que se note e se toque – feita de
coisas concretas –, que seja uma
profissão de fé em Deus, uma
manifestação que o coração não se
satisfaz com as coisas criadas, mas
que aspira ao Criador». Por outro
lado, a naturalidade com que um
cristão deve ser «um entre os seus
irmãos os homens, de cuja vida
participa, com quem se alegra, com
quem colabora, amando o mundo e
todas as cosas boas que há no
mundo, utilizando todas as coisas
criadas para resolver os problemas
da vida»[5]. Nestas palavras fica
apresentado o desafio da de pobreza
de espírito no meio do mundo: estar
desapegado das coisas e, ao mesmo



tempo, amá-las como dons de Deus
para partilhar entre os homens. Mas
a pergunta continua: como orientar-
nos neste esforço?

Se olharmos para a vida de Cristo
como nos mostram os Evangelhos,
não vemos n’ Ele um abandono
absoluto dos bens. Vemos pelo
contrário que, sendo de uma
condição modesta, nem rico nem
pobre, os utiliza de uma equilibrada,
virtuosa, perfeita. Jesus era
conhecido na aldeia porque ganhava
o sustento com a profissão que
exercia com o seu pai (cf. Mt 13, 55);
tinha uma túnica boa (cf. Jo 19, 23);
algumas reuniões sociais onde ia
eram generosas, até ao ponto que
para o acusar, o chamaram glutão e
bebedor de vinho (cf. Mt 11, 19); e
convidou várias pessoas de boa
condição económica – Mateus,
Zaqueu, José de Arimateia e outros –
a abrirem-se ao Reino de Deus. Por
outro lado, é clara também a sua



predileção, tanto na sua atividade
diária como na sua pregação, por
aqueles que materialmente não
tinham nada: põe a viúva pobre
como exemplo de relação com Deus,
em comparação com os ricos (cf. Lc
21, 1-4); conta como o pobre Lázaro
chega ao seio de Abraão, enquanto o
rico que vivia ao seu lado fica fora
(cf. Lc 16, 19-23); diz claramente que
«é mais fácil passar um camelo pelo
fundo de uma agulha, do que um rico
entrar no Reino do Céu» (cf. Mt 19,
24); aconselha os seus discípulos a
não levarem para a sua missão nada
que não seja imprescindível (cf. Lc
10, 4-11); e ele próprio nasce em
gruta alheia e será sepultado em
sepulcro alheio. Jesus vive livre de
vínculos materiais e, ao mesmo
tempo, desfruta dos bens criados.
Não é uma questão de equilíbrio –
compromisso instável entre dois
polos – mas de harmonia: a beleza da
forma alcançada. E esta harmonia
encontramo-la em Jesus Cristo.



Mas não existem receitas universais:
«Conseguir a síntese entre esses dois
aspetos é – em boa parte – uma
questão pessoal, uma questão de vida
interior, para julgar em cada
momento, para encontrar em cada
caso o que Deus nos pede. Não quero,
pois, dar regras fixas»[6]. Existe, com
efeito, o perigo de uniformizar, a
possibilidade de se deixar levar pela
tentação de elaborar uma lista de
regras para, enganosamente,
estarmos certos de que vivemos uma
virtude. No entanto, esse tipo de
atitudes esquece o papel
indispensável da prudência sem o
qual as virtudes simplesmente não
podem existir. Por isso, não se trata
de guiar-se tanto por "regras
teóricas", mas por «essa voz interior
que nos adverte que se está
infiltrando o egoísmo ou a
comodidade desnecessária»[7]. O
importante, referia noutro momento
S. Josemaria, «não se concretiza na
materialidade de possuir isto ou de



carecer daquilo, mas sim em nos
conduzirmos de acordo com a
verdade que a nossa fé cristã nos
ensina: os bens criados são apenas
meios»[8]. Por exemplo, no que diz
respeito à elegância no vestir,
aconselhava algo que pode ser
aplicado a outros campos da vida
ordinária: «Deves andar vestido de
acordo com o que é próprio da tua
condição, do teu ambiente, da tua
família, do teu trabalho…, como os
teus companheiros, mas por Deus»[9].
Finalmente, dava frequentes
sugestões que cada um podia aplicar
às suas próprias circunstâncias: não
se criar necessidades, cuidar do que
se tem, prescindir de algo durante
uma temporada, dar o melhor aos
outros, aceitar com alegria os
incómodos, não se queixar se alguma
coisa falta… e tantas outras coisas
pequenas que cada um pode
descobrir num caminho de oração.

Amor ao mundo e solidariedade



S. Josemaria experimentou a pobreza
material em vários momentos da sua
vida[10]. Além disso, procurou manter
certos costumes pessoais para
assegurar o seu espírito de pobreza,
apesar de não os considerar
aplicáveis a todos os fiéis da Obra.
Além disso, era consciente de que
Deus o chamava a transmitir um
espírito de santidade no meio do
mundo, não fora dele. Pelo que,
mesmo quando outras pessoas
estivessem chamadas a gestos
radicais de abandono do que é
material como testemunho da
suprema riqueza de Deus, estava
convencido de que algo específico
dos cristãos correntes seria
converterem-se em «testemunho
explícito de amor ao mundo» e de
«solidariedade com os homens»[11].

No verão de 1974 teve uma reunião
com vários casais em Lima. Aquele
encontro foi uma surpresa, porque o
fundador do Opus Dei tinha estado



indisposto nos dias anteriores.
«Padre, eu gosto que a minha família
viva com um certo conforto»,
começou por dizer um assistente,
como preâmbulo para lhe perguntar
como viver a pobreza nesse contexto.
«Uma coisa é que vivas com certo
conforto e outra coisa é que ostentes
o luxo», respondeu S. Josemaria. «A
segunda parte não me parece bem; a
primeira, sim. Mais! Tens o dever de
dar aos teus esse conforto (…). Porta-
te como um bom marido, como um
bom pai e sê generoso com a tua
mulher e os teus filhos. E depois, não
ostentes o luxo, tem um pouco de
paciência e ajuda os outros»[12]. Aqui
se traça aquilo que pode ser um
itinerário de pobreza no meio do
mundo, amando os bens que nos deu
Deus: generosidade sem luxo,
incomodar-se pessoalmente para nos
exercitarmos nesta virtude, ajudar os
que necessitam.



Também noutra ocasião, S. Josemaria
dava como exemplo uma mulher que
conhecia, de idade avançada, que
vivia a virtude da pobreza no meio
de uma vida sem dificuldades
económicas: «Essa pessoa de que vos
falo agora residia numa casa
solarenga, mas não gastava consigo
mesma nem duas pesetas por dia.
Por outro lado, pagava muito bem
aos seus empregados e o resto
destinava-o a ajudar os necessitados,
passando por privações de todo o
género. A esta mulher não lhe
faltavam muitos desses bens que
tantos ambicionam, mas ela era
pessoalmente pobre, muito
mortificada, completamente
desprendida de tudo»[13].

A virtude da pobreza vivida no meio
da cidade implica a preocupação
efetiva por quem passa dificuldades
económicas. «A oração a Deus e a
solidariedade com os pobres e os que
sofrem são inseparáveis», refere o



Papa Francisco. «Para celebrar um
culto que seja agradável ao Senhor, é
necessário reconhecer que qualquer
pessoa, inclusive a mais indigente e
desprezada, leva impressa em si a
imagem de Deus (…). O encontro com
uma pessoa em condição de pobreza
sempre nos provoca e interroga.
Como podemos ajudar a eliminar ou
pelo menos a aliviar a sua
marginalização e sofrimento? Como
podemos ajudá-la na sua pobreza
espiritual?»[14]. Estas perguntas
interpelam de maneira especial os
cristãos que querem levar Cristo aos
ambientes profissionais, onde tanto
se pode fazer para ajudar os outros.
Por isso, S. Josemaria insistia que
«temos a obrigação de procurar que
a cada dia existam no mundo menos
pobres (…). A riqueza é dada pelo
trabalho, meus filhos, a
especialização, a promoção
profissional e a Obra está fundada no
trabalho»[15].



* * *

«Tende em muito pouco o que destes,
pois tanto haveis de receber»[16], diz
Sta. Teresa de Jesus. A virtude da
pobreza permite-nos ser felizes em
qualquer circunstância; também
quando nos falta o necessário. Ser
pobres de espírito significa que não
pomos a confiança nos bens que
podemos controlar, mas em Deus e,
através dele, nos outros. «Livres para
amar: este é o sentido do nosso
espírito de pobreza, austeridade e
desprendimento»[17]. Entrar nesse
espaço de liberdade, no qual só nos
importa a melhor parte (cf. Lc 10,
42), o que verdadeiramente conta, é
escolher a melhor parte, que não nos
será tirada.

[1] Francisco, Audiência, 19-XII-2018.



[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
118.

[3] S. João Paulo II, Discurso, 2-
VII-1980.

[4] S. Josemaria, Entrevistas, n. 110.

[5] Ibid.

[6] Ibid.

[7] Ibid., n. 111.

[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
118.

[9] Ibid., n. 122.

[10] Como exemplos podem
mencionar-se a falência do negócio
do seu pai quando era adolescente,
os duríssimos anos da guerra civil
espanhola e as penúrias materiais
quando chegou a Roma.

[11] S. Josemaria, Entrevistas, n. 110.



[12] S. Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 25-VII-1974.

[13] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
123.

[14] Francisco, Mensagem, 15-
XI-2020.

[15] S. Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 24-IV-1967.

[16] Sta. Teresa, Caminho de
perfeição, 33, 2.

[17] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14-II-2017, n. 8.

Andrés Cárdenas M.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-12-o-que-

verdadeiramente-conta/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-verdadeiramente-conta/

	Muito humanos, muito divinos (12): O que verdadeiramente conta

