
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (10):
Seguir-te-ei para
onde quer que fores

A virtude da fortaleza permite-
nos seguir Jesus sem depender
das condições variáveis da
nossa vida e do nosso ambiente.

03/01/2022

Em casa de Simão, no umbral da
porta, Jesus acaba de curar muitos
doentes além de expulsar muitos
demónios. Está na hora de passar
para a outra margem do lago quando



se aproxima um escriba, talvez
deslumbrado por todos esses
milagres e diz-lhe: «Mestre, seguir-te-
ei para onde quer que fores» (cf. Mt
8, 19). Que intenções existiam no
fundo do coração deste homem? Até
que ponto entendia aquilo que
implicava seguir o Mestre? Apenas
sabemos o que respondeu Jesus: «As
raposas têm tocas e as aves do céu
têm ninhos; mas o Filho do Homem
não tem onde reclinar a cabeça» (cf.
Mt 8, 20).

Apesar de à primeira vista
parecerem ser umas palavras duras
que desiludiriam qualquer pessoa,
tudo depende daquilo de que o
escriba estivesse à procura em Cristo.
Os apóstolos certamente escutaram
respostas semelhantes e, mais do que
uma advertência ou uma limitação,
descobriram nelas um convite. Assim
se compreende por exemplo que
Pedro, João e Tiago tenham deixado
«tudo» quando Jesus os chamou no



final do dia de trabalho (cf. Lc 5, 11),
ou que Mateus tenha feito o mesmo
quando o Senhor o foi buscar
enquanto cobrava impostos (cf. Lc 5,
28). Os apóstolos compreendem que,
apesar de o não ter «onde reclinar a
cabeça» poder implicar muito
sacrifício, qualquer coisa é pouco ao
lado de uma vida junto de Jesus.

O Senhor fala duramente porque não
quer que este homem se engane,
pensando talvez que abraça um
projeto de fantasia onde tudo correrá
sempre bem. Porque no caminho
com Jesus muitas vezes as
dificuldades–o cansaço, os defeitos
próprios ou alheios, as
incompreensões, os mal-entendidos–
pesam mais do que aquilo de que
gostaríamos. E é então que a virtude
da fortaleza, elevada pela graça
divina, se revela decisiva: dá-nos as
armas para que o nosso desejo de
seguir Jesus «para onde Ele for» seja
maior do que qualquer obstáculo.



Uma afetividade orientada sempre
para Deus

«A felicidade do Céu é para os que
sabem ser felizes na terra»[1] ,
costumava repetir S. Josemaria. No
nosso dia a dia, existem muitas
coisas que nos dão alegria, mas
também surgem contrariedades que
nos põem à prova. Nesse sentido, é
lógico que a nossa felicidade na terra
tenha muito a ver com aprender a
adaptar-se a esses momentos
complicados, aqueles dias nos quais
quase nada acontece como tínhamos
planeado. A fortaleza tem a ver com
isso porque transforma os obstáculos
em oportunidades para voltar a
orientar os nossos desejos mais
profundos, uma e outra vez, na
direção correta: para Deus. A
fortaleza modela a nossa afetividade
para que se deixe afetar mais por
Deus do que pelas circunstâncias
pessoais ou externas que podem
sempre mudar.



Existem coisas desnecessárias para
sermos felizes e que às vezes nos
parecem imprescindíveis. Isto pode
suceder com algumas comodidades
que hoje são vulgares, mas também
com outras necessidades que
podemos ter criado quase sem nos
darmos conta. Além de tomarmos
consciência dessas dependências,
queremos ser suficientemente livres
para que as circunstâncias externas
não tomem as decisões por nós: que
um momento incómodo não nos
roube o sorriso, que o cansaço não
nos vença tão rapidamente ou que
sejamos capazes de renunciar a um
gosto pessoal em favor de outra
pessoa. A fortaleza torna-nos menos
dependentes de tudo aquilo que não
é o amor de Deus de forma a
estarmos contentes entre todo o tipo
de pessoas, em qualquer lugar e
dedicando-nos a qualquer tarefa.

Assim, quando as multidões o
queriam proclamar rei,



entusiasmadas com os seus milagres,
Jesus «não se deixou enganar por
este triunfalismo: era livre. Como no
deserto, quando rejeita as tentações
de Satanás porque era livre e a sua
liberdade era seguir a vontade do Pai
(…). Pensemos hoje na nossa
liberdade (…). Sou livre? Ou, pelo
contrário, sou escravo das minhas
paixões, das minhas ambições, das
riquezas, da moda?»[2]. S. Paulo
transmite-nos a sua experiência: «(…)
aprendi a ser autónomo nas
situações em que me encontre. Sei
passar por privações, sei viver na
abundância. Em toda e qualquer
situação, estou preparado para me
saciar e passar fome, para viver na
abundância e sofrer carências. De
tudo sou capaz naquele que me dá
força» (cf. Fl 4, 11-13). Para ele nada
é um obstáculo no seu caminho para
aquilo que verdadeiramente quer:
amar Deus com todo o seu coração.



O bem maior é por vezes o menos
evidente

Basta um olhar realista sobre o
mundo para reconhecer a
necessidade da fortaleza.
Percebemos que as circunstâncias,
positivas ou adversas, nos afetam.
Damo-nos conta da necessidade de
superar certos períodos difíceis sem
desanimar ou perder a serenidade.
Além disso, sabemos por experiência
própria que as coisas valiosas
requerem esforço e paciência: desde
levar por diante estudos ou vencer
um defeito do próprio carácter até
cultivar relações profundas com
outras pessoas ou crescer em
amizade com Deus. No entanto,
apesar de o senso comum nos
mostrar isto com clareza, não é raro
que pelo raciocínio se possa distorcer
o caminho e que fiquemos com uma
visão estreita da fortaleza: como se
fosse apenas um esforço cansativo
para ir na direção contrária.



Pelo contrário, a fortaleza não
consiste num exercício cinzento da
vontade em superar-se, em não se
queixar, em negar-se ou em resistir
àquilo que não queremos ou não
entendemos. Vê-la assim acaba por
esgotar qualquer pessoa. Ser fortes
consiste, na verdade, em fortalecer
as nossas convicções, em renovar
sempre o amor que nos move, em
fazer brilhar com maior força em
nós os bens mais autênticos. Então
escolheremos cada vez com mais
facilidade, inclusive com gosto, o que
verdadeiramente queremos, essa
"melhor parte" de que fala Jesus (cf.
Lc 10, 42).

Vejamo-lo com um exemplo: quem
carece de fortaleza talvez não seja
capaz de evitar um comentário
brusco ou de sorrir quando estiver
cansado. Nesse tipo de situações, a
fadiga é o motivo que pesa mais nas
suas reações ou nas suas decisões e
fá-lo esquecer outros motivos pelos



quais valeria a pena talvez esforçar-
se. Pelo contrário, quem fez crescer
em si a fortaleza não só pode superar
o cansaço como o faz porque percebe
o bem que isso lhe faz tanto a si
como aos outros e inclusive descobre
aí um caminho para amar Deus. Só
deste modo, ações como privar-se de
um pequeno gosto, levantar-se a uma
hora fixa, evitar uma queixa ou fazer
um favor que espontaneamente não
realizaríamos, se transformam numa
forma de nos educarmos na perceção
de um bem maior, mas talvez menos
evidente, pelo menos no início.

Este processo, do qual podemos ver
apenas o desafio que significa
superar-se a si mesmo, acaba
efetivamente por nos tornar mais
livres uma vez que a nossa alegria e
a nossa paz dependerão mais daquilo
que verdadeiramente queremos e
menos de pequenas tiranias do
momento, sejam externas ou
internas. Na luta por ganhar em



fortaleza trata-se precisamente de
explorar esses ângulos mortos que
nos impedem de ver alguns aspetos
do bem, simplesmente porque
implicam esforço. Quem aprende a
viver com fortaleza poderá
perseverar no bem quando as boas
decisões não forem as mais atrativas.
Ser forte é a atitude própria de quem
percebe o valor real das coisas.

Mover-se com agilidade na
realidade

Quando escutamos Jesus dizer ao
escriba que «não tem onde reclinar a
cabeça», poderíamos pensar também
que está a quer pô-lo à prova:
«seguir-me não é coisa fácil, tens a
certeza de que o queres fazer?». No
entanto, encontramos outros passos
do Evangelho nos quais o Senhor se
expressa de maneira semelhante e
não o faz como advertência, mas sim
– vimo-lo na chamada de vários
apóstolos – como convite: «Se alguém



quer vir após mim, negue-se a si
mesmo, tome a sua cruz, dia após
dia, e siga-me» (cf. Lc 9, 23); «Entrai
pela porta estreita; porque larga é a
porta e espaçoso o caminho que
conduz à perdição» (cf. Mt 7, 13). Em
nenhum caso se trata de chamadas a
um sofrimento sem sentido, mas sim
ao desenvolvimento de uma
liberdade grande: a fazer crescer em
nós, pouco a pouco, uma disposição
do coração que seja capaz de amar
até ao extremo, como Ele mesmo o
fez.

«O que é preciso para conseguir a
felicidade não é uma vida cómoda,
mas um coração enamorado»[3]. O
caminho do cristão é exigente
porque requer um amor cada vez
mais profundo; e, como diz aquela
velha canção, «corazón que no quiera
sufrir dolores, pase la vida entera
libre de amores»[4]. A vida de Jesus
mostra-nos como devemos
relacionar-nos com a adversidade ou



com a dor. A sua fortaleza não é a de
quem constrói muros à sua volta,
nem a de quem se cobre com uma
armadura para evitar as feridas ou
para que a realidade não o afete.
Com muros e de armaduras, na
realidade, a resistência não passa a
fazer parte da nossa personalidade;
estes recursos na verdade impedem
o contacto, a relação com a
realidade. A sua rigidez impede que
nos movamos com agilidade.

A fortaleza de Jesus, pelo contrário,
dialoga constantemente com aquilo
que o rodeia. Jesus não aceita a dor
apenas por ser difícil ou para se
revelar ou para nos revelar algo. Na
realidade, pura e simplesmente a
assume quando é necessário, sem
permitir que o vença. Vê nas
dificuldades um sentido que dá
razões e profundidade àquilo que
está a viver, em vez de considerar
tudo como absurdo. E isso é amar o
mundo apaixonadamente no seu



sentido mais pleno. Amar o mundo
significa ter a capacidade de poder
relacionar-se com ele em toda a sua
riqueza, também com o valor oculto
do imperfeito, nas situações da vida,
em nós próprios, nos outros. Se
procurarmos a fortaleza de Cristo,
seremos pessoas mais sensíveis e
profundas, mais metidas em cheio na
realidade, mais capazes de encontrar
Deus em tudo. Pessoas, no fundo,
mais contemplativas.

Paciência para chegar ao fim

«(…) nos gloriamos, na esperança da
glória de Deus», escreve S. Paulo.
«Mais ainda, gloriamo-nos também
das tribulações, sabendo que a
tribulação produz a paciência, a
paciência a firmeza e a firmeza, a
esperança. Ora a esperança não
engana, porque o amor de Deus foi
derramado nos nossos corações pelo
Espírito Santo que nos foi dado» (cf.
Rm 5, 2-5). Cada sacrifício livremente



assumido, cada contradição acolhida
sem rebeldia, cada desafio feito por
amor, reafirma em nós a convicção
de que a nossa felicidade está em
Deus, mais do que em qualquer outra
realidade. A luta diária converte-se,
então, numa conquista progressiva
do bem verdadeiro que nos concede
algo da glória futura a que
aspiramos: a luta converte-se num
caminho de esperança.

Procurar de maneira habitual o bem
autêntico e oculto nas nossas
decisões concede-nos o ânimo para
não nos conformarmos com o
imediato ou com o efémero. E isso
gera paciência: começamos a contar
cada vez mais com o amor que não
falha e que dá sentido aos nossos
esforços. Por isso, o forte não
desespera, não perde a serenidade
perante um fracasso ou quando os
frutos do trabalho tardam em
aparecer. A paciência não é nem
otimismo simplório nem resignação:



é a atitude do homem livre que ama
não apenas por temporadas, mas que
luta com os olhos sempre postos no
fim que o espera. A convicção
profunda de não se querer
conformar com menos do que com a
felicidade do céu pode aguentar o
necessário combate diário que
permite seguir Jesus «para onde for».
Isso é a fortaleza. Um coração forte
que não perde de vista o fim, pode
«lutar, por Amor, até ao último
instante»[5].

[1] S. Josemaria, Forja, n. 1005.

[2] Francisco, Homilia, 13-IV-2018.

[3] S. Josemaria, Sulco, n. 795.

[4] «A los árboles altos», canção
tradicional de Espanha. [Coração que
não queira sofrer as dores/Passe a
vida inteira livre de amores].



[5] S. Josemaria, «Tiempo de reparar»,
n. 4, em En diálogo con el Señor,
edición histórico-crítica.

Magdalena Oyarzún

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-
para-onde-quer-que-fores/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/

	Muito humanos, muito divinos (10): Seguir-te-ei para onde quer que fores

