opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (10):
Seguir-te-ei para
onde quer que fores

A virtude da fortaleza permite-
nos seguir Jesus sem depender
das condicdes variaveis da
nossa vida e do nosso ambiente.

03/01/2022

Em casa de Simdo, no umbral da
porta, Jesus acaba de curar muitos
doentes além de expulsar muitos
demonios. Esta na hora de passar
para a outra margem do lago quando



se aproxima um escriba, talvez
deslumbrado por todos esses
milagres e diz-lhe: «<Mestre, seguir-te-
ei para onde quer que fores» (cf. Mt
8, 19). Que intengdes existiam no
fundo do coracdo deste homem? Até
que ponto entendia aquilo que
implicava seguir o Mestre? Apenas
sabemos o que respondeu Jesus: «As
raposas tém tocas e as aves do céu
tém ninhos; mas o Filho do Homem
ndo tem onde reclinar a cabega» (cf.
Mt 8, 20).

Apesar de a primeira vista
parecerem ser umas palavras duras
que desiludiriam qualquer pessoa,
tudo depende daquilo de que o
escriba estivesse a procura em Cristo.
Os apostolos certamente escutaram
respostas semelhantes e, mais do que
uma adverténcia ou uma limitacao,
descobriram nelas um convite. Assim
se compreende por exemplo que
Pedro, Jodo e Tiago tenham deixado
«tudo» quando Jesus os chamou no



final do dia de trabalho (cf. Lc 5, 11),
ou que Mateus tenha feito o mesmo
quando o Senhor o foi buscar
enquanto cobrava impostos (cf. Lc 5,
28). Os apostolos compreendem que,
apesar de o ndo ter «onde reclinar a
cabeca» poder implicar muito
sacrificio, qualquer coisa é pouco ao
lado de uma vida junto de Jesus.

O Senhor fala duramente porque nado
quer que este homem se engane,
pensando talvez que abraca um
projeto de fantasia onde tudo correra
sempre bem. Porque no caminho
com Jesus muitas vezes as
dificuldades—-o cansaco, os defeitos
proprios ou alheios, as
incompreensdes, 0s mal-entendidos-
pesam mais do que aquilo de que
gostariamos. E é entdo que a virtude
da fortaleza, elevada pela graca
divina, se revela decisiva: da-nos as
armas para que o nosso desejo de
seguir Jesus «para onde Ele for» seja
maior do que qualquer obstaculo.



Uma afetividade orientada sempre
para Deus

«A felicidade do Céu € para os que
sabem ser felizes na terra»'' ,
costumava repetir S. Josemaria. No
nosso dia a dia, existem muitas
coisas que nos ddo alegria, mas
também surgem contrariedades que
nos pdem a prova. Nesse sentido, é
l6gico que a nossa felicidade na terra
tenha muito a ver com aprender a
adaptar-se a esses momentos
complicados, aqueles dias nos quais
quase nada acontece como tinhamos
planeado. A fortaleza tem a ver com
isso porque transforma os obstaculos
em oportunidades para voltar a
orientar os nossos desejos mais
profundos, uma e outra vez, na
direcdo correta: para Deus. A
fortaleza modela a nossa afetividade
para que se deixe afetar mais por
Deus do que pelas circunstancias
pessoais ou externas que podem
sempre mudar.



Existem coisas desnecessarias para
sermos felizes e que as vezes nos
parecem imprescindiveis. Isto pode
suceder com algumas comodidades
que hoje sdo vulgares, mas também
com outras necessidades que
podemos ter criado quase sem nos
darmos conta. Além de tomarmos
consciéncia dessas dependéncias,
queremos ser suficientemente livres
para que as circunstancias externas
ndo tomem as decisdes por nos: que
um momento incomodo ndo nos
roube o sorriso, que o cansac¢o nao
nos venca tdo rapidamente ou que
sejamos capazes de renunciar a um
gosto pessoal em favor de outra
pessoa. A fortaleza torna-nos menos
dependentes de tudo aquilo que nédo
€ o amor de Deus de forma a
estarmos contentes entre todo o tipo
de pessoas, em qualquer lugar e
dedicando-nos a qualquer tarefa.

Assim, quando as multiddes o
queriam proclamar rei,



entusiasmadas com os seus milagres,
Jesus «ndo se deixou enganar por
este triunfalismo: era livre. Como no
deserto, quando rejeita as tentacdes
de Satandas porque era livre e a sua
liberdade era seguir a vontade do Pai
(...). Pensemos hoje na nossa
liberdade (...). Sou livre? Ou, pelo
contrario, sou escravo das minhas
paixdes, das minhas ambicdes, das
riquezas, da moda?»". S. Paulo
transmite-nos a sua experiéncia: «(...)
aprendi a ser autonomo nas
situacdes em que me encontre. Sei
passar por privacoes, sei viver na
abundancia. Em toda e qualquer
situacdo, estou preparado para me
saciar e passar fome, para viver na
abundancia e sofrer caréncias. De
tudo sou capaz naquele que me da
forca» (cf. F14, 11-13). Para ele nada
€ um obstaculo no seu caminho para
aquilo que verdadeiramente quer:
amar Deus com todo o seu coracao.



O bem maior é por vezes o menos
evidente

Basta um olhar realista sobre o
mundo para reconhecer a
necessidade da fortaleza.
Percebemos que as circunstancias,
positivas ou adversas, nos afetam.
Damo-nos conta da necessidade de
superar certos periodos dificeis sem
desanimar ou perder a serenidade.
Além disso, sabemos por experiéncia
propria que as coisas valiosas
requerem esforco e paciéncia: desde
levar por diante estudos ou vencer
um defeito do proprio caracter até
cultivar relac¢Ges profundas com
outras pessoas ou crescer em
amizade com Deus. No entanto,
apesar de 0 senso comum nos
mostrar isto com clareza, ndo é raro
que pelo raciocinio se possa distorcer
o caminho e que fiquemos com uma
visdo estreita da fortaleza: como se
fosse apenas um esforg¢o cansativo
para ir na direcdo contraria.



Pelo contrario, a fortaleza ndo
consiste num exercicio cinzento da
vontade em superar-se, em nao se
queixar, em negar-se ou em resistir
aquilo que ndo queremos ou nao
entendemos. Vé-la assim acaba por
esgotar qualquer pessoa. Ser fortes
consiste, na verdade, em fortalecer
as nossas conviccoes, em renovar
sempre 0 amor que nos move, em
fazer brilhar com maior forca em
nos os bens mais auténticos. Entao
escolheremos cada vez com mais
facilidade, inclusive com gosto, o que
verdadeiramente queremos, essa
"melhor parte" de que fala Jesus (cf.
Lc 10, 42).

Vejamo-lo com um exemplo: quem
carece de fortaleza talvez nao seja
capaz de evitar um comentario
brusco ou de sorrir quando estiver
cansado. Nesse tipo de situacoes, a
fadiga é o motivo que pesa mais nas
suas reacdes ou nas suas decisoes e
fa-lo esquecer outros motivos pelos



quais valeria a pena talvez esforcar-
se. Pelo contrario, quem fez crescer
em si a fortaleza nao s6 pode superar
0 cansaco como o faz porque percebe
0 bem que isso lhe faz tanto a si
como aos outros e inclusive descobre
al um caminho para amar Deus. SO
deste modo, agbes como privar-se de
um pequeno gosto, levantar-se a uma
hora fixa, evitar uma queixa ou fazer
um favor que espontaneamente ndo
realizariamos, se transformam numa
forma de nos educarmos na percecao
de um bem maior, mas talvez menos
evidente, pelo menos no inicio.

Este processo, do qual podemos ver
apenas o desafio que significa
superar-se a si mesmo, acaba
efetivamente por nos tornar mais
livres uma vez que a nossa alegria e
a nossa paz dependerdo mais daquilo
que verdadeiramente queremos e
menos de pequenas tiranias do
momento, sejam externas ou
internas. Na luta por ganhar em



fortaleza trata-se precisamente de
explorar esses angulos mortos que
nos impedem de ver alguns aspetos
do bem, simplesmente porque
implicam esfor¢o. Quem aprende a
viver com fortaleza podera
perseverar no bem quando as boas
decisdes ndo forem as mais atrativas.
Ser forte € a atitude propria de quem
percebe o valor real das coisas.

Mover-se com agilidade na
realidade

Quando escutamos Jesus dizer ao
escriba que «ndo tem onde reclinar a
cabeca», poderiamos pensar também
que esta a quer po-lo a prova:
«seguir-me nao é coisa facil, tens a
certeza de que o queres fazer?». No
entanto, encontramos outros passos
do Evangelho nos quais o Senhor se
expressa de maneira semelhante e
nao o faz como adverténcia, mas sim
—vimo-lo na chamada de varios
apostolos — como convite: «Se alguém



quer vir apos mim, negue-se a si
mesmo, tome a sua cruz, dia apos
dia, e siga-me» (cf. Lc 9, 23); «Entrai
pela porta estreita; porque larga é a
porta e espagoso o caminho que
conduz a perdicdo» (cf. Mt 7, 13). Em
nenhum caso se trata de chamadas a
um sofrimento sem sentido, mas sim
ao desenvolvimento de uma
liberdade grande: a fazer crescer em
nos, pouco a pouco, uma disposicao
do coracdo que seja capaz de amar
até ao extremo, como Ele mesmo o
fez.

«O que é preciso para conseguir a
felicidade ndo é uma vida comoda,
mas um corac¢do enamorado»”. O
caminho do cristdo é exigente
porque requer um amor cada vez
mais profundo; e, como diz aquela
velha cancdo, «corazon que no quiera
sufrir dolores, pase la vida entera
libre de amores»™. A vida de Jesus
mostra-nos como devemos
relacionar-nos com a adversidade ou



com a dor. A sua fortaleza ndo é a de
quem constréi muros a sua volta,
nem a de quem se cobre com uma
armadura para evitar as feridas ou
para que a realidade néo o afete.
Com muros e de armaduras, na
realidade, a resisténcia ndo passa a
fazer parte da nossa personalidade;
estes recursos na verdade impedem
0 contacto, a relagdo com a
realidade. A sua rigidez impede que
nos movamos com agilidade.

A fortaleza de Jesus, pelo contrario,
dialoga constantemente com aquilo
que o rodeia. Jesus ndo aceita a dor
apenas por ser dificil ou para se
revelar ou para nos revelar algo. Na
realidade, pura e simplesmente a
assume quando é necessario, sem
permitir que o venca. V€ nas
dificuldades um sentido que da
razdes e profundidade aquilo que
esta a viver, em vez de considerar
tudo como absurdo. E isso é amar o
mundo apaixonadamente no seu



sentido mais pleno. Amar o mundo
significa ter a capacidade de poder
relacionar-se com ele em toda a sua
riqueza, também com o valor oculto
do imperfeito, nas situac¢oes da vida,
em nos proprios, nos outros. Se
procurarmos a fortaleza de Cristo,
seremos pessoas mais sensiveis e
profundas, mais metidas em cheio na
realidade, mais capazes de encontrar
Deus em tudo. Pessoas, no fundo,
mais contemplativas.

Paciéncia para chegar ao fim

«(...) nos gloriamos, na esperanca da
gloria de Deus», escreve S. Paulo.
«Mais ainda, gloriamo-nos também
das tribulagdes, sabendo que a
tribulacdo produz a paciéncia, a
paciéncia a firmeza e a firmeza, a
esperanca. Ora a esperanca nao
engana, porque o amor de Deus foi
derramado nos nossos coracoes pelo
Espirito Santo que nos foi dado» (cf.
Rm 5, 2-5). Cada sacrificio livremente



assumido, cada contradicdo acolhida
sem rebeldia, cada desafio feito por
amor, reafirma em nos a convic¢ao
de que a nossa felicidade esta em
Deus, mais do que em qualquer outra
realidade. A luta diaria converte-se,
entdo, numa conquista progressiva
do bem verdadeiro que nos concede
algo da gloria futura a que
aspiramos: a luta converte-se num
caminho de esperanca.

Procurar de maneira habitual o bem
auténtico e oculto nas nossas
decisdes concede-nos o &nimo para
ndo nos conformarmos com o
imediato ou com o efémero. E isso
gera paciéncia: comecamos a contar
cada vez mais com o0 amor que nao
falha e que da sentido aos nossos
esforgos. Por isso, o forte ndo
desespera, ndo perde a serenidade
perante um fracasso ou quando o0s
frutos do trabalho tardam em
aparecer. A paciéncia ndo é nem
otimismo simplorio nem resignacao:



é a atitude do homem livre que ama
ndo apenas por temporadas, mas que
luta com os olhos sempre postos no
fim que o espera. A convic¢do
profunda de ndo se querer
conformar com menos do que com a
felicidade do céu pode aguentar o
necessario combate didrio que
permite seguir Jesus «para onde for».
Isso é a fortaleza. Um coracdo forte
que ndo perde de vista o fim, pode
«lutar, por Amor, até ao ultimo

instante»®,

[1] S. Josemaria, Forja, n. 1005.
[2] Francisco, Homilia, 13-IV-2018.
[3] S. Josemaria, Sulco, n. 795.

[4] «A los arboles altos», cangao
tradicional de Espanha. [Coracdo que
ndo queira sofrer as dores/Passe a
vida inteira livre de amores].



[S] S. Josemaria, «Tiempo de reparar»,
n. 4, em En dialogo con el Sefior,
edicion histdrico-critica.

Magdalena Oyarzun

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-
para-onde-quer-que-fores/ (24/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/

	Muito humanos, muito divinos (10): Seguir-te-ei para onde quer que fores

