
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (7): O
nosso trabalho,
levedura de Deus

Neste sétimo artigo
descobriremos algumas
virtudes do trabalho que se
escondem numa imagem que
Jesus usou: a daquela mulher
que faz pão para muitas
pessoas. O desafio é
transformar as nossas tarefas
diárias em amor para quem nos
rodeia.

28/09/2021



O trabalho, com os seus objetos e as
suas rotinas, era talvez a realidade
que melhor conheciam aqueles que
escutavam Jesus. Por isso, na Sua
pregação aparece com tanta
frequência e de tantas perspetivas
diferentes. Está no semeador que
lança a semente ao campo, no
negociante que procura pérolas
finas, no pescador que lança a rede
ao mar... Um dia, para explicar algo
tão importante como o modo como
Deus atua no mundo, Jesus fixa-se
numa das tarefas mais ancestrais: a
de fazer pão. «A que posso comparar
o Reino de Deus? É semelhante ao
fermento que certa mulher tomou e
misturou com três medidas de
farinha, até ficar levedada toda a
massa» (cf. Lc 13, 20). Assim se
desenvolve o Reino de Deus na
história: ao nosso lado, ao compasso
do nosso trabalho quotidiano,
fermento que se incorpora no
trabalho de Deus e que transforma o
mundo desde dentro. Como dirá



Jesus noutra ocasião, «o meu Pai
continua a realizar obras até agora, e
Eu também continuo!» (cf. Jo 5, 17).

Com esta figura da mulher que
fermenta a farinha, o Senhor reveste
de uma imensa dignidade uma tarefa
que, de tão normal, pareceria quase
fora de lugar. Aqueles que escutavam
o Senhor talvez imaginassem que,
para descrever algo tão
transcendental como o
desenvolvimento do Reino de Deus,
teria sido mais adequado pensar no
trabalho de um nobre da época, ou
nas tarefas daqueles que se
encarregavam mais diretamente das
coisas religiosas. Mas o próprio Jesus,
sendo o Filho do Altíssimo, tinha
exercido um trabalho manual,
simples. Deste modo, em vez de se
referir a um cargo de influência
política, de eficácia económica ou de
prestígio social, pensou no trabalho
dessas pessoas discretas que
acordam cedo, antes das outras, para



que possa chegar a tempo esse pão
da primeira refeição, que
normalmente só dura umas horas no
seu melhor estado.

Três medidas de farinha

Ao descrever a cena desta mulher
que trabalha a massa, Jesus
menciona um detalhe muito
sugestivo: a quantidade de farinha.
No mundo judaico da época, três
"medidas" de farinha equivaliam
aproximadamente a vinte e dois
litros de massa, com o qual se podia
produzir pão para dar de comer a
uma centena de pessoas. Essa
quantidade de farinha indica-nos
que a mulher não está a trabalhar
apenas para a sua própria família,
por mais numerosa que fosse. O seu
trabalho parece dirigir-se mais para
uma necessidade da comunidade.
Não é difícil, como tal, imaginá-la em
pleno trabalho, colocando o coração
naqueles que iriam desfrutar de todo



esse pão. Porque é assim que sucede
em todo o trabalho: a nossa tarefa
põe-nos em relação com os outros,
coloca-nos num lugar onde
contribuímos para o bem dos outros.
De facto, «as alegrias mais intensas
da vida surgem, quando se pode
provocar a felicidade dos outros,
numa antecipação do Céu. Vem a
propósito recordar a cena feliz do
filme A festa de Babette, quando a
generosa cozinheira recebe um
abraço agradecido e este elogio:
“Como deliciarás os anjos!”. É doce e
consoladora a alegria de fazer as
delícias dos outros»[1].

Tanto pão para tanta gente
representaria um tempo e um
esforço consideráveis. Mas esta
mulher aceita o desafio e persevera
no seu trabalho «até ficar levedada
toda a massa» (cf. Lc 13, 20). Acabar
a tarefa iniciada, e terminá-la bem,
requer fortaleza, concentração,
perseverança, pontualidade…



Conseguir trabalhar como esta
mulher requer vencer a preguiça,
que é normalmente «o primeiro
obstáculo contra o qual temos de
lutar»[2]. Nesse sentido, sabemos que
S. Paulo não pensou duas vezes em
corrigir a ociosidade que se tinha
infiltrado entre os primeiros cristãos
de Tessalónica. Alguns deles
pensavam que a segunda vinda do
Senhor era iminente, e diziam entre
si que trabalhar já não fazia muito
sentido; viviam, como tal, «sem fazer
nada, só ocupados em bisbilhotar
tudo». No entanto, S. Paulo diz-lhes:
«Se alguém não quer trabalhar
também não coma» (cf. 2 Ts 3, 10-11).

O Padre falou-nos das
potencialidades que tem o trabalho,
também daquele que nos custa um
pouco mais, quando encontramos
nele um lugar de amor e de
liberdade: «Podemos cumprir com
alegria também os deveres que nos
são desagradáveis. Como nos diz S.



Josemaria, “não é lícito pensar que só
é possível fazer com alegria o
trabalho que nos agrada”. Podemos
fazer com alegria―e não de má
vontade― o que custa, o que não
agrada, se o fazemos por e com amor
e, portanto, livremente.»[3] Isto
aplica-se inclusive às dificuldades
relacionadas com a própria situação
laboral, como podem ser um
momento de desemprego ou de
doença, a perda de energias com o
passar dos anos, tensões ou
incertezas no próprio setor, etc.

S. Josemaria, consciente de como são
comuns esse tipo de situações na
vida, dizia com realismo que «a
doença e a velhice quando chegam,
transformam-se em trabalho
profissional. E assim não se
interrompe a procura da santidade,
segundo o espírito da Obra, que se
apoia, como a porta na dobradiça, no
trabalho profissional»[4].



Quando o amor está presente

São muitas as razões que nos podem
levar a perseverar numa tarefa
honesta: a responsabilidade por
sustentar aqueles que dependem de
nós, o desejo de servir os outros, a
alegria de criar algo novo, etc. No
entanto, também as boas intenções
podem adotar progressivamente
formas de amor próprio, como a
ânsia de reconhecimento, ou os
desejos de se exibir e fingir perante
os outros. Outras vezes pode
assediar-nos a tentação de trabalhar
demasiado: um desvio subtil, que
costuma disfarçar-se de virtude. O
perfeccionismo e o eficientismo – o 
workaholism – encontram-se neste
tipo de desordem. Aquilo que no
início era um empenho em fazer as
coisas bem, e de maneira eficaz, pode
transformar-se naquilo que S.
Josemaria chamava
"profissionalite"[5]: uma dedicação
excessiva ao trabalho, que elimina



quase todo o tempo para o restante.
«O vosso trabalho —escrevia numa
ocasião— tem de ser responsável,
perfeito, na medida em que a tarefa
humana possa ser perfeita: com
amor de Deus, mas tendo em conta
que o melhor costuma ser inimigo do
bom. Fazei as coisas bem, sem
manias nem obsessões, mas
terminando-as, colocando sempre a
última pedra e cuidando os
detalhes»[6].

O problema da "profissionalite" não
reside tanto na maneira como se
trabalha, mas no peso que se dá ao
trabalho no horizonte da vida. É
muito bom também para a saúde
mental e corporal, não perder de
vista que o trabalho se ordena para
uma missão maior, e que só essa
missão dá sentido à existência de um
filho ou uma filha de Deus. A
prudência ajudar-nos-á a integrar o
nosso trabalho, aqui e agora, num
horizonte que vai muito para além



do próprio trabalho. Um horizonte
que está feito não de objetivos, nem
de prazos, mas sim de pessoas: a
começar por Deus, que conta com
esses momentos em que cuidamos
especialmente da nossa relação com
Ele, e a continuar – também estando
aí o Senhor à nossa espera – por
aqueles que nos rodeiam, que
necessitam do nosso tempo, do nosso
afeto, da nossa atenção.

A imagem da mulher que amassa o
pão coloca-nos diante dos olhos a
melhor razão para trabalhar. Ela
transforma o seu trabalho num dom,
numa bênção: além de pão, a mulher
dá amor, porque quando damos um
presente a alguém «o primeiro que
lhe damos é o amor com o qual lhe
desejamos o bem»[7]. A mulher não se
limita a dar ao próximo o que lhe
corresponde; porque, quando o amor
está presente, é a própria pessoa que 
se dá. Por isto dizia S. Josemaria que
não nos podemos limitar «a fazer



coisas, a construir objetos. O trabalho
nasce do amor, manifesta o amor e
ordena-se ao amor»[8] . Quando
alguém trabalha deste modo por nós,
conduz-nos ao amor, porque nos faz
entrar na lógica do dom: um amor
gera outro, como um sorriso gera
outro, transformando um a um os
corações. O amor desta mulher,
expressão do amor de Deus, é a
levedura viva que transforma, como
um dom seu, aqueles que recebem o
pão que fez com as suas mãos.

O mundo inteiro é altar para nós

A referência às três medidas de
farinha tem ainda outro significado,
que se entende a partir das suas
origens bíblicas: trata-se da mesma
medida que oferecem Abraão e Sara
para honrar os três homens
misteriosos que os visitam em
Mambré (cf. Gn 18, 6), e também é a
medida que usa Gedeão para
oferecer um sacrifício que o Senhor



consome com o fogo de um anjo (cf.
Jz 6, 19-21). Talvez para algum dos
judeus que escutavam Jesus a
simples menção das medidas de
farinha evocaria estas ações sagradas
(apesar de os sacrifícios serem
habitualmente feitos sem levedura).
Com esta referência, o Senhor parece
querer recordar-nos que o trabalho
desta mulher é uma oferta a Deus,
como pode ser o nosso quando o
unimos à Santa Missa. Convertemos
assim o humano, as nossas horas de
trabalho, em algo santo. E assim se
realiza aquilo tão belo que «o mundo
inteiro (…) é altar para nós»[9].

S Josemaria animava-nos a fazer da
Eucaristia «o centro da vida interior,
de tal forma que saibamos estar com
Cristo, fazendo-Lhe companhia
durante o dia, bem unidos ao seu
sacrifício: todo o nosso trabalho tem
esse sentido. E isto levar-nos-á
durante o dia a dizer ao Senhor que
nos oferecemos por Ele, com Ele e n



´Ele a Deus Pai, unindo-nos a todas
as suas intenções, em nome de todas
as criaturas. Se vivermos assim, todo
o nosso dia será uma Missa»[10].

***

A imagem desta mulher com as mãos
na farinha remontava seguramente à
infância de Jesus. Quem sabe? Talvez
se tratasse da sua mãe, Santa Maria,
que tantas vezes preparou o pão.
Imaginamo-La concentrada no seu
trabalho, fazendo da sua parte o
necessário para que o processo
natural da levadura acontecesse.
Como sucede no nosso trabalho:
quando o fazemos diante de Deus,
deixamos que Ele se sirva dos nossos
esforços para estender o Seu reino,
com a Sua levedura divina. Assim o
manifestou S. Josemaria: «Contemplo
já, através dos tempos, até ao último
dos meus filhos (…) atuar
profissionalmente, com sabedoria de
artista, com felicidade de poeta, com



segurança de mestre e com um
pudor mais persuasivo do que a
eloquência, procurando – ao
procurar a perfeição cristã na sua
profissão e no seu estado no mundo –
o bem de toda a humanidade»[11].

[1] Francisco, Amoris Laetitia, n. 129.

[2] S. Josemaria, Cartas 2, n. 10.

[3] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
9-I-2018, n. 6.

[4] S. Josemaria, Apontamentos da
pregação, citado em E. Burkhart, J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 165.

[5] Cf. S. Josemaria, Sulco, n. 502.

[6] S. Josemaria, Cartas 36, n. 38;
citado em E. Burkhart, J. López, Vida



cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. III, pp. 189-190.

[7] S. Tomás de Aquino, Suma
teológica, I, q. 38, a. 2, resp.

[8] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
4.

[9] S. Josemaria, apontamentos
tomados de uma meditação, 19-
III-1968. Citado em Javier Echevarría,
Vivir la Santa Misa, Rialp, Madrid
2010, p. 17 (a edição portuguesa
Viver a Missa foi publicada pela
Principia, na chancela Lucerna em
2012).

[10] S. Josemaria, apontamentos da
pregação, 27-V-1962.

[11] S. Josemaria, Cartas 3, n. 4.

Javier del Castillo



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-divinos-vii-trabalho-levadura-

deus/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-divinos-vii-trabalho-levadura-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-divinos-vii-trabalho-levadura-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-divinos-vii-trabalho-levadura-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-divinos-vii-trabalho-levadura-deus/

	Muito humanos, muito divinos (7): O nosso trabalho, levedura de Deus

