
opusdei.org

Muitas histórias, um
Natal

Qual é a origem das nossas
tradições natalícias? Para
“recuperar o sentido cristão
destas datas”, pode ser útil
conhecer a origem de costumes
como a árvore ou o presépio.

26/12/2009

A coroa de Advento

A coroa de advento é composta por
quatro velas, com ramos de plantas,
que se vão acendendo, uma a uma,



nas quatro semanas que antecedem
o Natal.

A coroa de advento encontra as suas
raízes nos costumes pré-cristãos dos
povos do norte, entre os séculos IV e
VI. Durante o frio e a obscuridade de
Dezembro, faziam coroas de ramos
verdes e acendiam fogueiras como
sinal de esperança na vinda da
Primavera.

No século XVI católicos e
protestantes alemães começaram a
utilizar este símbolo durante o
Advento; aqueles costumes
primitivos continham uma semente
de verdade que agora podia
expressar a Verdade suprema: Jesus
é a Luz que veio, que está connosco e
que virá com glória. As velas
antecipam a vinda da luz no Natal,
Jesus Cristo.

A coroa está cheia de símbolos: a luz
recorda a salvação; o verde, a vida; a
sua forma redonda, a eternidade, etc.



A data: o 25 de Dezembro

Num primeiro momento, durante os
séculos I e II depois de Cristo, os
cristãos não celebravam o
nascimento de Jesus. Sabia-se
quando tinha morrido, na Páscoa
Judia, mas não quando tinha nascido.
No entanto, os primeiros
testemunhos de que a festa do
Nascimento de Cristo era celebrada
pela Igreja, ainda clandestina, no dia
25 de Dezembro, surgiram no século
III.

Como noutros casos, os primeiros
cristãos aproveitam festividades
pagãs para celebrar a sua fé. No caso
do Natal, à volta de 25 de Dezembro
as civilizações pré-cristãs celebravam
o solstício de Inverno, no qual a luz
voltava de novo e acabavam-se as
trevas. Embora seja uma época de
frio e de noites longas, sabe-se que a
vida volta de novo a começar.



Por seu lado, de 17 a 24 de
Dezembro, os romanos celebravam
as Saturnalia , umas festas dedicadas
ao deus Saturno. Na época imperial,
a partir dos séculos I e II, instaurou-
se o 25 de Dezembro como o dia do
nascimento do “Sol invicto”,
divindade que era representada por
um recém-nascido. Era um dia de
festa, ninguém trabalhava,
inclusivamente havia festa para os
escravos.

Depressa, a já grande comunidade
romana de cristãos – que ainda
viviam na clandestinidade –
aproveitou essa data, tão celebrada
na sociedade romana, para celebrar
o nascimento de Jesus, de que não
conheciam a data.

A difusão da celebração litúrgica do
Natal foi rápida. Após as
perseguições de Diocleciano, em 354,
fixou-se oficialmente a data do
nascimento de Cristo. No século V



pode considerar-se que o Natal era
uma festa universal, já que nessa
altura a Igreja não estava dividida.

Também os povos do Norte da
Europa celebravam uma série de
festas à volta do solstício, em honra
de deuses como Thor, Odin ou Yule,
razão pela qual não custou aos
evangelizadores adaptar as festas
pagãs ao Natal.

Missa do Galo

No século V, o Papa Sixto III
introduziu em Roma o costume de
celebrar no Natal uma vigília
noturna, à meia-noite, “mox ut gallus
cantaverit” (“enquanto o galo
canta”). A Missa tinha lugar num
pequeno oratório chamado “ad
praesepium” (“junto ao presépio”),
situado atrás do altar-mor da Basílica
paleo-cristã de São Pedro.

A celebração Eucarística desta Noite
Santa, começa com um convite



instante e urgente à alegria:
“Alegremo-nos todos no Senhor –
dizem os textos da liturgia – porque o
nosso Salvador nasceu no mundo”. O
tempo litúrgico de Natal prolonga-se
até ao Domingo do Batismo do
Senhor, o Domingo que se segue ao
dia da Epifania.

Os presépios

Um presépio é a representação
doméstica do mistério da Natividade
de Jesus. O costume surgiu quando
no Natal de 1223, em Itália, São
Francisco de Assis celebrou a Missa
dentro de una gruta na localidade de
Greccio. Após ter pedido autorização
ao Papa Honório III, instalou lá um
presépio com uma imagem em pedra
do Menino Jesus, um boi e um burro
vivos.

Esta representação de Greccio foi o
ponto de partida de um fenómeno
extraordinário de difusão do culto da
Natividade. A partir desse mesmo



século XIII, a montagem de presépios
difundiu-se por Itália. Os frades
franciscanos imitaram o seu
fundador nas igrejas dos conventos
abertos na Europa. Este costume
propagou-se por toda a Europa
durante os séculos XIV e XV.

Na atualidade, a montagem de
presépios tem um grande êxito
principalmente em Itália, Espanha,
Itália e na América Latina. Em
França, depois da Revolução
Francesa em que foram proibidas as
manifestações natalícias, na zona da
Provença surgiram com muita
opulência. Inclusive as comunidades
protestantes, embora não façam
presépios nas suas casas, conservam
a tradição de representar “presépios
vivos”, com meninos.

A árvore de Natal

É outra tradição pré cristã que
adquiriu um significado
profundamente cristão. Muitas



tradições, todas de origem nórdica,
reclamam o costume da árvore de
Natal, embora nenhuma seja fiável,
pelo que a sua origem perde-se na
noite do tempo.

Os antigos povoadores da Europa
Central e da Escandinávia
consideravam as árvores seres
sagrados. Assim, na época do
solstício de Inverno, adornavam a
árvore mais alta e forte do bosque
com luzes e com frutos (maçãs, por
exemplo), acreditando que as suas
raízes chegassem ao reino dos
deuses, onde se encontravam Thor e
Odin.

Segundo a tradição, o cristianismo
fez uma leitura mais profunda a este
costume. Conta-se que São Bonifácio
– um sacerdote inglês que
evangelizou a Europa Central entre
os séculos VII e VIII – explicava o
mistério da Trindade com a forma
triangular do abeto: os frutos seriam



os dons do Espírito Santo (as prendas
de Deus para os homens); a estrela
seria Cristo, a luz de Deus, a luz do
mundo; e o tronco, é facilmente
assimilável à tradição cristã, que
utiliza também muitas árvores na
sua catequese, a árvore do Paraíso,
da Ciência do Bem e do Mal, a árvore
de Jessé, o Santo Madeiro de que se
fez a Cruz…

A partir do século XV os fiéis
começam a instalar as árvores nas
suas casas. Com a reforma
protestante – que suprime as
tradições do presépio e de São
Nicolau – a árvore adquire mais
protagonismo em muitos países do
norte. A seus pés as crianças
encontram as prendas que trazia o
Menino Jesus.

O enorme êxito da árvore no mundo
anglo-saxónico deve-se ao facto da
rainha Vitória ter instalado uma no
palácio real em 1830 e ter estendido



o costume a todo o reino. Em 1848
chegou mesmo a enviar felicitações
de Natal com uma imagem da família
real diante da árvore, o que
contribuiu para a sua difusão,
também, pelos EUA.

A difusão da árvore no mundo
protestante fez com que nos países
católicos, especialmente do sul da
Europa, se desse menos importância
a essa tradição. Mais recentemente,
com dois pontífices do Centro da
Europa o costume da árvore de Natal
recuperou a sua importância.

Em 1982 instalou-se pela primeira
vez uma árvore na Praça de São
Pedro: “Qual o significado desta
árvore? – perguntava João Paulo II. 
Creio que é o símbolo da árvore da
vida, aquela árvore de que se fala no
livro do Génesis e que foi plantada na
terra da humanidade junto de Cristo
(...). Depois, no momento que Cristo
veio ao mundo, a árvore da vida foi



voltada a plantar através d’Ele e
agora cresce com Ele e amadurece na
cruz (...). Devo dizer-vos – confessava
– que pessoalmente, apesar de ter já
alguns anos, espero impacientemente
a chegada do Natal, momento no qual,
é levada aos meus aposentos esta
pequena árvore. Tudo isso traz
consigo um enorme significado que
transcende as idades…”.

As prendas

A relação Natal-prenda é muito
antiga. Desde o início que uma
prenda nesta época era uma forma
de transmitir às pessoas queridas, de
um modo material, a própria alegria
pelo nascimento do Filho de Deus.

Até ao século XIX, não se generalizou
a ideia, com origem nas classes
médias, na burguesia. Reis Magos,
Menino Jesus, “Santa Claus” ou Pai
Natal, Befana, Olentzero… são
personagens que, na época natalícia,
trazem prendas às crianças. Mas



muitos destes personagens têm uma
longa história. Contaremos dos:

Reis Magos

A importância dos Reis Magos é
sobretudo religiosa; são os
protagonistas da Epifania, ou seja, da
manifestação de Deus a todos os
homens, de todos os povos da terra.

Já tinham sido anunciados no Antigo
Testamento (o livro dos Reis e Isaías)
e São Mateus descreve-os como
“magos do Oriente”. Que fossem três
e reis, é uma tradição que se
consolidou rapidamente, como
demonstra Orígenes, teólogo do
século II. Provavelmente tratava-se
de sacerdotes da Babilónia, do culto
de Zoroastro, dedicados à astrologia

No século V, Leão Magno fixa em três
o número de reis, representando
assim as três raças humanas: a
semítica, representada pelo rei
jovem; a camítica, representada pelo



rei negro e a jafética, representada
pelo rei mais velho. No século XV,
com a descoberta de novas terras,
adquirem os seus rasgos definitivos.

Ao longo da história receberam
nomes como Magalath, Galgalath e
Serakin; Appellicon, Amerin e
Damascón; ou Ator, Sater e
Paratoras. Os nomes Melchior,
Gaspar e Baltasar aparecem pela
primeira vez num pergaminho do
século VII.

Os restos dos reis magos, depois de
terem sido encontrados por Santa
Helena em Saba, tiveram uma
agitada transladação por toda a
Europa, até que finalmente
repousaram na catedral de Colónia.

Pai Natal

São Nicolau foi um Bispo cristão que
viveu na atual Turquia no século IV.
Embora tenha realizado muitos
milagres, o mais conhecido foi aquele



em que deu a vida a três crianças
que tinham sido esquartejadas por
um carniceiro que tinha metido os
seus restos em sacos. Por isso, a sua
figura esteve sempre associada às
crianças. A sua devoção sobreviveu
tanto na Igreja católica como na
ortodoxa. Depressa, se associou o
santo às prendas que as crianças
recebiam pelo Natal.

A imagem atual é uma mistura do 
Sinterklaas holandês e tradições
escandinavas que tinham chegado
aos EUA. A sua origem remonta a
uma noite de 1822, quando o pastor
protestante Clément C. Moore criou a
personagem do “Santa Claus”. No 24
de Dezembro, ao cair da tarde, a sua
esposa comprovou que lhe faltavam
algumas coisas para a ceia e pediu ao
marido que fosse comprá-las. No
regresso, Clement entreteve-se um
pouco com o guarda Jan Duychinck,
um holandês gordo e efusivo, com
vontade de contar as tradições



natalícias da sua terra, em particular
os costumes relacionados com 
Sinterklaas (“Santa Claus”).

Já em casa, o Dr. Moore enquanto a
mulher preparava a ceia, redigiu um
poema para as suas três filhas
contando a visita que lhe tinha feito
São Nicolau. A figura que descreveu
era a mesma de Duychinck, um
sujeito bonacheirão, gordo, de olhos
refulgentes, nariz vermelho e
bochechas rosadas, que usava
cachimbo e dizia “ho, ho, ho”.
Embora a personagem se chamasse
São Nicolau, nada tinha de bispo.

(*) Artigo escrito por M. Narbona,
Doutor em História.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muitas-
historias-um-natal/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muitas-historias-um-natal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muitas-historias-um-natal/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muitas-historias-um-natal/

	Muitas histórias, um Natal

