
opusdei.org

A luz da fé (4): Essa
corrente trinitária
de Amor

O Mistério da Trindade altera
em profundidade o nosso olhar
sobre o mundo, transfigura a
nossa existência: o que, em si
mesmo, seria banal ou
insignificante, ilumina-se a
partir de dentro.

15/01/2018

Os cristãos reconhecem a origem de
tudo o que existe no Pai, no Filho e
no Espírito Santo. Chega-se a ser



cristão através do batismo em nome
das três Pessoas divinas. E tudo na
nossa vida está marcado pelo sinal
da Cruz, «em nome do Pai e do Filho
e do Espírito Santo», segundo as
palavras do próprio Jesus (cf. Mt 28,
19). Mas o que significa esta fé na
Trindade para a nossa vida? Como se
traduz na nossa existência diária, na
nossa família, no nosso trabalho, no
nosso descanso?

Embora só no Céu iremos
compreender até que ponto a
Trindade é o nosso verdadeiro lar,
até que ponto a nossa vida «está
escondida com Cristo em Deus» (Col
3, 3), a fé cristã põe-nos já agora a
caminho deste Mistério, que contém
a resposta a todas as nossas
perguntas; que nos diz quem na
realidade somos. O Mistério da
Trindade altera em profundidade o
nosso olhar sobre o mundo,
transfigura a nossa existência: o que,
em si mesmo, seria banal ou



insignificante, ilumina-se a partir de
dentro. Entre os muitos aspetos da fé
na Trindade, vamo-nos deter aqui em
dois que estão fortemente
entrelaçados entre si: a profundidade
do Mistério e o valor divino do amor
humano.

O Mistério dos mistérios

Desde as primeiras gerações de
cristãos, os teólogos, os santos e
aqueles que viveram uma autêntica e
intensa experiência de Deus têm uma
predileção especial pelo seu Mistério,
o Mistério da Trindade (Mysterium
Trinitatis). Também na vida diária se
fala com frequência de mistério,
embora no sentido de uma realidade
de difícil acesso, como saber quem é
o criminoso numa novela de intriga,
ou qual é a solução de uma equação
ou de um problema difícil. Em todos
esses casos o termo refere-se aos
limites da nossa capacidade de
conhecer. Pelo contrário, quando se



fala de Mistério de Deus, a questão já
não nos diz respeito somente a nós,
mas sobretudo a Ele mesmo e à sua
infinita profundidade. O Mistério de
Deus não é insondável porque seja
obscuro, mas, pelo contrário, porque
é demasiado luminoso: os olhos da
nossa inteligência deslumbram-se ao
olhá-lo, como sucede quando se olha
para o sol em pleno dia.

Uma piedosa lenda medieval,
representada também em magníficas
obras pictóricas, conta que um dia
Santo Agostinho passeava pela praia,
procurando compreender como é
possível que Deus seja uno e trino, e
encontrou um menino que com um
pequeno balde deitava água do mar
num buraco escavado na areia, com
intenção de meter o mar no buraco.
O grande Padre da Igreja tentou
fazer-lhe ver a impossibilidade da
sua pretensão; o menino respondeu-
lhe que mais absurdo ainda era
tentar compreender o Mistério da



Trindade. O Mistério de Deus é como
a imensidade do mar, como a luz do
sol que cega. Perante o «oceano do
amor infinito», a única resposta
verdadeiramente razoável é
«submergir» confiadamente[1],
«mergulhar nesse mar imenso»[2].

Numa das suas catequeses, São
Josemaria explicava-o com uma
fórmula verdadeiramente eficaz, a
propósito de como falar de Deus: «E
quando (…) te digam que não
entendem a Trindade e a Unidade,
respondes-lhe que também eu a não
entendo, mas que a amo e a venero.
Se compreendesse as grandezas de
Deus, se Deus coubesse nesta pobre
cabeça, o meu Deus seria muito
pequeno..., e, no entanto, cabe – quer
caber – no meu coração, cabe na
profundidade imensa da minha
alma, que é imortal»[3]. Um Deus
totalmente compreensível não seria
mistério, seria pouca coisa. Pelo
contrário, o paradoxo cristão

https://opusdei.org/f#_ftn1
https://opusdei.org/f#_ftn1
https://opusdei.org/f#_ftn2
https://opusdei.org/f#_ftn2
https://opusdei.org/f#_ftn3
https://opusdei.org/f#_ftn3


consiste no facto de que, embora a
Trindade infinita não possa ser
compreendida pela nossa
inteligência, ao mesmo tempo habita
em nós, no nosso coração.

A dificuldade em compreender o
Mistério do Pai, do Filho e do Espírito
Santo não se deve a que seja um
absurdo, mas a que é um Mistério de
Amor: uma comunhão de Pessoas. O
nosso Deus é Mistério porque é
Amor: tudo n’Ele é Dom perfeito e
eterno. E o mundo criado é
expressão desse Amor. Através do
mundo, e das pessoas que nos
rodeiam, podemos compreender o
motivo pelo qual é necessária a fé
para aceder a esta verdade, que
mesmo os maiores filósofos não
puderam encontrar sem a Revelação.
Não se trata de crer no absurdo, mas
de entrar na dimensão pessoal, coisa
que só conseguimos quando abrimos
o coração. «Senhor, obrigado porque
és tão grande que não me cabes na



cabeça, e obrigado também porque
me cabes no coração!»[4].

Porque razão Deus se oculta no seu
Mistério? Na realidade não é que se
oculte; mesmo entre os seres
humanos sucede que a intimidade da
alma de outro apenas se pode
conhecer através de um ato
voluntário de revelação do que se
tem no coração, como as
recordações, os sonhos, as
preocupações ou os medos. Embora
de fora se possa intuir algo, para que
outro aceda ao que verdadeiramente
se encontra dentro de nós é
necessária uma “revelação” de nós
mesmos; e é necessário também que
quem participa dessa “revelação” a
consiga compreender, assimilar. Não
nos deve estranhar que o Mistério de
Deus nos supere; os nossos olhos
devem acostumar-se, pouco a pouco,
à sua luz. Por isso, se na vida de cada
dia é necessário aprender «sempre a
tirar as sandálias diante da terra

https://opusdei.org/f#_ftn4
https://opusdei.org/f#_ftn4


sagrada do outro»[5], diante do
Mistério da Trindade, a primeira
atitude a assumir é a da humildade e
de profundo respeito, porque se
entra no espaço da Liberdade e do
Dom, essa Liberdade e Dom que são
precisamente a origem do Amor, de
todo o amor.

O Amor dos amores

«Não há mais amor senão o Amor»,
anotava São Josemaria em 1931[6]. A
imersão na profundidade do Mistério
do Deus uno e trino leva-nos a ler o
mundo e a história à Sua luz, que é a
«luz verdadeira» (Jo 1, 9): como se
passássemos de procurar decifrar
um texto na penumbra a lê-lo a pleno
sol, e descobríssemos que não
estávamos a entender praticamente
nada. «Deus é amor» (1Jo 4, 16)
porque é uma comunhão eterna de
três Pessoas, que se entregam
reciprocamente, sem reservas: três
Pessoas unidas de modo absoluto e

https://opusdei.org/f#_ftn5
https://opusdei.org/f#_ftn5
https://opusdei.org/f#_ftn6
https://opusdei.org/f#_ftn6


eterno por uma relação de dom total
e livre de Si. O sentido do mundo e
da existência de cada homem
repousa nessa liberdade autêntica,
nessa «corrente trinitária de
Amor»[7].

O Pai, com efeito, gera o Filho dando-
Lhe tudo o que Ele mesmo é, e não
simplesmente algo que possui. A
primeira Pessoa divina é Pai com
todo o seu ser, Pai sem limites, de
modo que o Filho gerado por Ele não
só se parece com Ele, mas é uma só
coisa com Ele: é Deus mesmo na sua
eternidade e na sua infinitude. O
Filho, Imagem perfeita do Pai,
entrega-se de novo a Ele, ou seja,
responde ao dom que recebe dando-
se Ele mesmo totalmente ao Pai,
como este se entregou a Ele. E o Dom
que o Pai e o Filho se trocam
eternamente é o Espírito Santo,
terceira Pessoa da Trindade. O
Espírito Santo é o Amor que une as
primeiras duas Pessoas, e é Deus,

https://opusdei.org/f#_ftn7
https://opusdei.org/f#_ftn7


porque é uma só coisa com eles.
Assim, o nosso Deus é uno e trino
precisamente porque é Amor
absoluto, porque é Dom perfeito, sem
reservas, sem condições: o Amor com
que todos sonhamos.

Santo Agostinho, embora se tenha
apercebido da limitação dos nossos
conceitos, explicou-o de um modo
que nos permite vislumbrar essa
vida íntima da Trindade. O amor,
escreveu no seu tratado sobre a
Trindade, implica sempre a presença
de um amante, de um amado e do
seu amor[8]. Analogamente, para que
se possa falar de dom, deve haver
alguém que dá, outro que recebe e
também aquele mesmo que se dá: o
dom, o presente. Só com esta tríade
há Amor. E quando o Amor ou o Dom
é infinito e, portanto, entra no espaço
do Mistério de Deus, estes três
termos são infinitos e perfeitos. De
modo que o nosso Deus é uno e trino
precisamente porque é Amor. Deste

https://opusdei.org/f#_ftn8
https://opusdei.org/f#_ftn8


Amor sem limites surge, e para ele se
dirige, «o desejo que todos nós temos
de infinito, a nostalgia que todos nós
temos do eterno»[9].

Uma das maneiras pelas quais os
cristãos acompanham o Nome da
Trindade é beatíssima: felicíssima.
Deus é todo Ele felicidade que quer
comunicar-Se e por isso criou todas
as coisas: para nos introduzir na Sua
alegria infinita. O mundo em que
vivemos, e a existência de cada um,
tem a sua origem nesse eterno Dom
recíproco que é a Vida do Pai, do
Filho e do Espírito Santo. O homem
existe, portanto, na medida em que é
amado pelas três Pessoas divinas. E
por isso o seu valor é infinito. A
partir desta luz, «parecem-nos
admiráveis tanto a origem como o
fim da criação, que consistem no
amor. Um amor absolutamente
desinteressado, porque Deus não tem
nenhuma necessidade de nós; nós é
que temos necessidade d’Ele»[10].

https://opusdei.org/f#_ftn9
https://opusdei.org/f#_ftn9
https://opusdei.org/f#_ftn10
https://opusdei.org/f#_ftn10


Se o mundo surge do transbordar do
Amor das três Pessoas divinas, o
sentido da vida de quem crê na
Trindade é o amor. E por isso todo o
verdadeiro amor remete, no seu
núcleo mais íntimo, para a Trindade,
como explicou recentemente o Papa
Francisco, retomando os
ensinamentos de São João Paulo II[11].
Assim, a importância fundamental
da família para a fé cristã não está
ligada apenas à dimensão moral ou a
considerações sociológicas. A própria
relação fecunda dos esposos é
imagem que guia no encontro com o
Mistério da Trindade: «o Deus
Trindade é comunhão de amor, e a
família é o seu reflexo vivo»[12].

O cristão sabe, pois, que o primeiro
princípio de qualquer coisa não é
uma unidade abstrata ou uma ideia
universal, mas uma comunhão de
Pessoas: uma comunhão radiante de
felicidade. O fundo da realidade, o
que é mais verdadeiro, encontra-se

https://opusdei.org/f#_ftn11
https://opusdei.org/f#_ftn11
https://opusdei.org/f#_ftn12
https://opusdei.org/f#_ftn12


nas relações interpessoais. O que seja
a felicidade é um mistério que se
começa a desvendar precisamente aí;
o sentido da vida joga-se nessa
profundidade. A amizade, o serviço
dos outros, a fraternidade, o amor
em todas as suas formas, não são só
palavras bonitas ou práticas
positivas sugeridas por um bom
coração. A cultura cuidadosa das
relações interpessoais é o ato mais
realista e eficaz, o melhor
investimento possível: porque o
fundamento da realidade é trinitário.
O pecado, por contraste, é
essencialmente superficial: não vê o
que verdadeiramente conta e conduz
a investimentos péssimos. O pecado
fecha-se ao outro, descarta-o; supõe,
em suma, uma verdadeira miopia
existencial, de que todos
necessitamos de nos ir curando. A
revelação da Trindade e a fé que se
desprende a partir deste Mistério é
colírio para os nossos olhos: fala-nos
de como ganhar verdadeiramente na



vida, e de como ganhar todos para a
Vida.

O olhar dos santos, que se sabem
pecadores como todos, move-se entre
o Céu e a terra; reconhece que a
verdadeira realização de si se
encontra no amor e no serviço: aí se
liberta o acesso à realidade mais
autêntica. Os próprios gestos de
afeto, como os abraços; ou os de
cortesia, como cumprimentar-se, são
eco do amor da Trindade, porque
significam o desejo ou a
disponibilidade para ser um no
outro, como as pessoas divinas são
uma na outra. «Quem me viu, viu
também o Pai», disse Jesus a Filipe
(Jo 14, 9). Quem vê o Filho vê o Pai,
porque o Pai está no Filho e o Filho
no Pai: são tudo Amor. É assim a vida
da Trindade, a vida a que Deus nos
chama: a vida própria do Pai é dar a
Sua vida ao Filho; a vida própria do
Filho é agradecer a vida ao Pai; o



Espírito Santo é Ele próprio essa Vida
para o Outro.

Surge assim outra dimensão da
contemplação do mundo à luz da
Trindade: se o princípio de todas as
coisas é o nosso Deus, então na
origem e no destino da realidade
encontra-se o Amor do Pai pelo Filho
e do Filho pelo Pai. A Escritura deixa-
no-lo entrever no esvoaçar do
Espírito de Deus sobre as águas (cf.
Gn 1, 2): o Amor da Trindade abraça
o universo. E, de um modo mais
explícito, retomando o relato da
criação à luz da encarnação do
Verbo, o prólogo do quarto
Evangelho diz que «todas as coisas
foram feitas por Ele» (Jo 1, 3): em
tudo se reflete a Filiação de Cristo, e
a Ele se ordena tudo (cf. Ef 1, 10). As
estrelas longínquas, o mar profundo,
as mais altas montanhas ou as flores
mais belas, todos falam do dom
absoluto que o Pai verte na geração
do Filho: tudo é ícone desta relação



eterna de amor. Toda a criação fala
de Cristo, como diz a liturgia,
parafraseando São Paulo: «Agora
cumpre-se o desígnio do Pai: fazer de
Cristo o coração do mundo»[13].

Daqui nasce a possibilidade de
contemplar o mundo e a história, nas
suas dimensões mais quotidianas e
prosaicas, como lugar de encontro
com Deus, como tarefa filial confiada
ao homem pelo Pai, em Cristo. À luz
da Trindade o cristão pode
reconhecer-se como “sócio” de Deus,
como herdeiro em Cristo de todas as
coisas, colaborando com Ele para
levar tudo ao Pai, com uma profunda
gratidão pelo seu dom: sendo todo ele
agradecimento. Este é o coração de
toda a Missa, o ato eucarístico mais
autêntico, através do qual a criação
volta à relação com a sua origem, a
Trindade.

Maria e a Trindade

https://opusdei.org/f#_ftn13
https://opusdei.org/f#_ftn13


São Josemaria confiava numa
ocasião: «Procuro chegar à Trindade
do Céu por essa outra trindade da
terra: Jesus, Maria e José. São mais
acessíveis»[14]. O amor dos três da
Sagrada Família, as suas relações de
dom recíproco, guiava-o na
contemplação da Trindade
beatíssima, subindo o rio em busca
da fonte, dos amores até ao Amor dos
amores.

Santa Maria é quem melhor realizou
esse retorno a Deus, essa restituição
em Cristo do mundo à Trindade. A
existência de Maria é trinitária; está
completamente transfigurada de
amor: Maria recebe o seu ser e
entrega-o de novo ao Pai em Cristo
graças ao Espírito Santo, que é o
Amor mesmo e que a cobriu com a
sua sombra (cf. Lc 1, 35). Maria é
criatura, Maria é uma mulher da
Palestina, mas tudo n’Ela está
impregnado do Amor que constitui a
relação eterna entre o Pai e o Filho.

https://opusdei.org/f#_ftn14
https://opusdei.org/f#_ftn14


Assim Ela é Senhora da criação e da
história; tudo se confiou ao seu
Coração imaculado, porque ninguém
conhece melhor o mundo do que ela,
ninguém o transforma melhor do
que ela, através do seu diálogo
íntimo e familiar com cada pessoa da
Trindade. Com Ela podemos viver
«no seio da Trindade (…)
adentrarmo-nos no Pai e descobrir
novas dimensões que iluminam as
situações concretas e as mudam»[15],
que levam a «fazer de Cristo o
coração do mundo».

[1] cf. Bento XVI, Spe Salvi, n. 12.

[2] São Josemaria, notas numa
reunião familiar, 14/06/1974
(Catequese na América, 1974, vol. I,
449, AGP, Biblioteca, P04).

[3] São Josemaria, notas numa
reunião familiar, 09/02/1975

https://opusdei.org/f#_ftn15
https://opusdei.org/f#_ftn15
https://opusdei.org/f#_ftnref1
https://opusdei.org/f#_ftnref2
https://opusdei.org/f#_ftnref3


(Catequese na América, 1975, vol. III,
75, AGP, Biblioteca, P04).

[4] Ibid.

[5] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
169.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 417;
cf. comentário da edição crítico-
histórica.

[7] São Josemaria, Cristo que passa, n.
85.

[8] Santo Agostinho, De Trinitate,
8.10.14.

[9] Francisco, Audiência, 27/11/2013.

[10] Jean Daniélou, La Trinità e il
mistero dell’esistenza, Queriniana,
Brescia 1989, 44.

[11] cf. Francisco, Amoris Laetitia, n.
63; cf. São João Paulo II, Angelus,
07/06/1998.

https://opusdei.org/f#_ftnref4
https://opusdei.org/f#_ftnref5
https://opusdei.org/f#_ftnref6
https://opusdei.org/f#_ftnref7
https://opusdei.org/f#_ftnref8
https://opusdei.org/f#_ftnref9
https://opusdei.org/f#_ftnref10
https://opusdei.org/f#_ftnref11


[12] Francisco, Amoris Laetitia, n. 11.

[13] Assim reza a versão italiana da
antífona terceira nas vésperas da
féria I da semana IV do saltério do
Tempo Ordinário.

[14] São Josemaria, “Consumados na
unidade”, em En diálogo con el Señor, 
edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2017, 422.

[15] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
283.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/misterio-da-

trindade/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/f#_ftnref12
https://opusdei.org/f#_ftnref13
https://opusdei.org/f#_ftnref14
https://opusdei.org/f#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-pt/article/misterio-da-trindade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/misterio-da-trindade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/misterio-da-trindade/

	A luz da fé (4): Essa corrente trinitária de Amor

