
opusdei.org

Missa Crismal:
“Jesus converte
pobres e cegos em
ministros de
misericórdia e
consolação

A Misericórdia de Deus esteve
no centro da homilia do Papa
Francisco durante a Santa
Missa Crismal de Quinta-feira
Santa, e fê-lo incidindo em dois
âmbitos nos quais o Senhor se
excede na sua Misericórdia: “o
do encontro e o do seu perdão
que nos faz envergonhar e nos
dá a dignidade”.



24/03/2016

Na sinagoga de Nazaré, ao escutarem
dos lábios de Jesus – depois que Ele
leu o trecho de Isaías – as palavras
«cumpriu-se hoje mesmo este passo
da Escritura que acabais de
ouvir» (Lc 4, 21), poderia muito bem
ter irrompido uma salva de palmas;
em seguida, com íntima alegria,
teriam podido chorar suavemente
como chorava o povo quando
Neemias e o sacerdote Esdras liam o
livro da Lei, que tinham encontrado
ao reconstruir as muralhas. Mas os
Evangelhos dizem-nos que os
sentimentos surgidos nos
conterrâneos de Jesus situavam-se no
lado oposto: afastaram-No e
fecharam-Lhe o coração. Ao
princípio, «todos davam testemunho
em seu favor e se admiravam com as
palavras repletas de graça que saíam
da sua boca» (Lc 4, 22); mas depois



uma pergunta insidiosa começou a
circular entre eles: «Não é este o filho
de José, o carpinteiro?» E, por fim,
«encheram-se de furor» (Lc 4, 28);
queriam precipitá-Lo do cimo do
penhasco... Cumpria-se assim aquilo
que o velho Simeão profetizara a
Nossa Senhora: será «sinal de
contradição» (Lc 2, 34). Com as suas
palavras e os seus gestos, Jesus faz
com que se revele aquilo que cada
homem e mulher traz no coração.

E precisamente onde o Senhor
anuncia o evangelho da Misericórdia
incondicional do Pai para com os
mais pobres, os mais marginalizados
e oprimidos, aí somos chamados a
escolher, a «combater o bom
combate da fé» (1 Tim 6, 12). A luta
do Senhor não é contra os seres
humanos, mas contra o demónio (cf. 
Ef 6, 12), inimigo da humanidade.
Assim o Senhor, «passando pelo
meio» daqueles que queriam liquidá-
Lo, «seguiu o seu caminho» (cf. Lc 4,



30). Jesus não combate para
consolidar um espaço de poder. Se
destrói recintos e põe as seguranças
em questão, é para abrir uma brecha
à torrente da Misericórdia que
deseja, com o Pai e o Espírito,
derramar sobre a terra. Uma
Misericórdia que move de bem para
melhor, anuncia e traz algo de novo:
cura, liberta e proclama o ano de
graça do Senhor.

A Misericórdia do nosso Deus é
infinita e inefável; e expressamos o
dinamismo deste mistério como uma
Misericórdia «sempre maior», uma
Misericórdia em caminho, uma
Misericórdia que todos os dias
procura fazer avançar um passo, um
pequeno passo mais além,
avançando na terra de ninguém,
onde reinavam a indiferença e a
violência.

Foi esta a dinâmica do bom
Samaritano, que «usou de



misericórdia» (cf. Lc 10, 37):
comoveu-se, aproximou-se do ferido,
tapou as suas feridas com panos,
levou-o para a pousada, pernoitou e
prometeu voltar para pagar o que
tivessem gasto a mais. Esta é a
dinâmica da Misericórdia, que
encadeia um pequeno gesto noutro e,
sem ofender nenhuma fragilidade,
vai-se alargando aos poucos na ajuda
e no amor. Cada um de nós,
contemplando a própria vida com o
olhar bom de Deus, pode fazer um
exercício de memória descobrindo
como o Senhor usou de misericórdia
para connosco, como foi muito mais
misericordioso do que pensávamos, e
assim encorajar-nos a pedir-Lhe que
faça um pequeno passo mais, que Se
mostre muito mais misericordioso no
futuro. «Mostrai-nos, Senhor, a vossa
misericórdia» (Sal 85/84, 8). Esta
forma paradoxal de suplicar um
Deus sempre mais misericordioso
ajuda a romper aqueles esquemas
estreitos onde muitas vezes



acomodamos a superabundância do
seu Coração. Faz-nos bem sair dos
nossos recintos, porque é próprio do
coração de Deus transbordar de
misericórdia, inundar, espalhando
de tal modo a sua ternura que
sempre abunde, porque o Senhor
prefere ver alguma coisa
desperdiçada antes que faltar uma
gota, prefere que muitas sementes
acabem comidas pelas aves em vez
de faltar à sementeira uma única
semente, visto que todas têm a
capacidade de dar fruto abundante,
ora 30, ora 60, e até mesmo 100 por
uma.

Como sacerdotes, somos testemunhas
e ministros da Misericórdia cada vez
maior do nosso Pai; temos a doce e
reconfortante tarefa de a encarnar
como fez Jesus que «andou de lugar
em lugar, fazendo o bem e
curando» (At 10, 38), de mil e uma
maneiras, para que chegue a todos.
Podemos contribuir para inculturá-



la, a fim de que cada pessoa a receba
na sua experiência pessoal de vida e
possa, assim, compreendê-la e
praticá-la – de forma criativa – no
modo de ser próprio do seu povo e
da sua família.

Hoje, nesta Quinta-feira Santa do Ano
Jubilar da Misericórdia, gostaria de
falar de dois âmbitos onde o Senhor
Se excede na sua misericórdia. E,
uma vez que é Ele quem dá o
exemplo, não devemos ter medo de
nos excedermos nós também: um
âmbito é o do encontro; o outro, o do
seu perdão que nos faz envergonhar
e nos dá dignidade.

O primeiro âmbito onde vemos que 
Deus Se excede numa Misericórdia
cada vez maior, é o do encontro. Ele
dá-Se totalmente e de um modo tal
que, em cada encontro, passa
diretamente à celebração duma
festa. Na parábola do Pai
Misericordioso, ficamos estupefactos



ao ver aquele homem que corre,
comovido, a lançar-se ao pescoço de
seu filho; vendo como o abraça e
beija e se preocupa por lhe pôr o anel
que o faz sentir-se igual, e as
sandálias próprias de quem é filho e
não um assalariado; e como, em
seguida, põe tudo em movimento,
mandando que se organize uma
festa. Ao contemplarmos, sempre
maravilhados, esta superabundância
de alegria do Pai, a quem o regresso
do filho consente de expressar
livremente o seu amor, sem
hesitações nem distâncias, não
devemos ter medo de exagerar no
nosso agradecimento. A justa atitude,
podemos apreendê-la daquele pobre
leproso que, vendo-se curado, deixa
os seus nove companheiros que vão
cumprir o que ordenou Jesus e
regressa para se ajoelhar aos pés do
Senhor, glorificando e dando graças
a Deus em alta voz.



A misericórdia restaura tudo e
restitui as pessoas à sua dignidade
originária. Por isso, a justa resposta é
uma efusiva gratidão: é preciso
iniciar imediatamente a festa, vestir
o traje, eliminar os ressentimentos
do filho mais velho, alegrar-se e
festejar... Porque só assim,
participando plenamente naquele
clima festivo, será possível depois
pensar bem, pedir perdão e ver mais
claramente como se pode reparar o
mal cometido. Pode fazer-nos bem
questionarmo-nos: depois de me ter
confessado, festejo? Ou passo
rapidamente para outra coisa, como
quando, depois de ter ido ao médico,
vemos que as análises não deram um
resultado assim tão ruim e fechamo-
las de novo no envelope, e passamos
a outra coisa. E, quando dou esmola,
deixo tempo a quem a recebe para
expressar o seu agradecimento,
festejo o seu sorriso e aquelas
bênçãos que nos dão os pobres, ou
continuo apressado com as minhas



coisas depois de «ter deixado cair a
moeda»?

O outro âmbito onde vemos que Deus
excede numa Misericórdia cada vez
maior, é o próprio perdão. Não só
perdoa dívidas incalculáveis, como
fez com o servo que lhe suplica e, em
seguida, se mostra mesquinho com o
seu companheiro, mas faz-nos passar
diretamente da vergonha mais
envergonhada para a dignidade mais
alta, sem qualquer etapa intermédia.
O Senhor deixa que a pecadora
perdoada Lhe lave, familiarmente, os
pés com as suas lágrimas. Logo que
Simão Pedro se confessa pecador
pedindo-Lhe para Se afastar dele,
Jesus eleva-o à dignidade de
pescador de homens. Nós, ao
contrário, tendemos a separar as
duas atitudes: quando nos
envergonhamos do pecado,
escondemo-nos e caminhamos com
os olhos em terra, como Adão e Eva,
e, quando somos elevados a qualquer



dignidade, procuramos cobrir os
pecados e gostamos de nos mostrar,
de quase nos pavonearmos.

A nossa resposta ao perdão
superabundante do Senhor deveria
consistir em manter-nos sempre 
naquela saudável tensão entre uma
vergonha dignificante e uma
dignidade que sabe envergonhar-se:
atitude de quem procura, por si
mesmo, humilhar-se e abaixar-se,
mas é capaz de aceitar que o Senhor
o eleve para benefício da missão, sem
se comprazer. O modelo que o
Evangelho consagra e nos pode ser
útil quando nos confessamos é o de
Pedro, que se deixa interrogar
longamente sobre o seu amor e, ao
mesmo tempo, renova a sua
aceitação do ministério de
apascentar as ovelhas que o Senhor
lhe confia.

Para entrar mais profundamente
nesta «dignidade que sabe



envergonhar-se», que nos salva de
nos crermos mais ou menos do que
somos por graça, pode-nos ajudar ver
que – na passagem de Isaías, que o
Senhor lê hoje na sua sinagoga de
Nazaré – o profeta continua dizendo:
«E vós sereis chamados “sacerdotes
do Senhor”, e nomeados “ministros
do nosso Deus”» (61, 6). É o povo
pobre, faminto, prisioneiro de
guerra, sem futuro, um resto
descartado, que o Senhor transforma
em povo sacerdotal.

Nós, como sacerdotes, identifiquemo-
nos com aquele povo descartado, que
o Senhor salva, e lembremo-nos de
que existem multidões inumeráveis
de pessoas pobres, ignorantes,
prisioneiras, que estão naquela
situação porque outros as oprimem.
Mas lembremo-nos também de que
cada um de nós sabe em que medida
tantas vezes somos cegos, estamos
privados da luz maravilhosa da fé, e
não porque nos falte o Evangelho ao



alcance da mão, mas por um excesso
de teologias complicadas. Sentimos
que a nossa alma morre sedenta de
espiritualidade, e não por falta de
Água Viva – que nos limitamos a
sorver aos goles – mas por um
excesso de espiritualidades sem
compromisso, espiritualidades
superficiais. Sentimo-nos também
prisioneiros, não cercados – como
tantos povos – por muros
intransponíveis de pedra ou
barreiras de aço, mas por um
mundanismo virtual que se abre e
fecha com um simples clique. Somos
oprimidos, não por ameaças e
empurrões, como muitas pessoas
pobres, mas pelo fascínio de mil e
uma propostas de consumo a que
não conseguimos renunciar para
caminhar, livres, pelas sendas que
nos conduzem ao amor dos nossos
irmãos, ao rebanho do Senhor, às
ovelhas que aguardam pela voz dos
seus pastores.



E Jesus vem resgatar-nos, fazer-nos
sair, para nos transformar de pobres
e cegos, de prisioneiros e oprimidos
em ministros de misericórdia e
consolação. Diz-nos Ele, com as
palavras do profeta Ezequiel ao povo
que se prostituíra, traindo
gravemente o seu Senhor: «Eu
lembrar-Me-ei da minha aliança que
fiz contigo no tempo da tua
juventude (…). Ao recordares a tua
conduta, sentirás vergonha, quando
receberes as tuas irmãs, as que são
mais velhas e as que são mais novas
do que tu, pois Eu dou-tas como
filhas, mas não em virtude da tua
aliança. Porque Eu estabelecerei
contigo a minha aliança e, então,
saberás que Eu sou o Senhor, a fim
de que te lembres de Mim e sintas
vergonha, não abras mais a boca no
meio da tua confusão, quando Eu te
perdoar tudo o que fizeste – oráculo
do Senhor Deus» (Ez 16, 60-63).



Neste Ano Jubilar, celebremos, com
toda a gratidão de que seja capaz o
nosso coração, o nosso Pai e
supliquemos-Lhe que «Se recorde
sempre da sua Misericórdia»;
recebamos, com aquela dignidade
que sabe envergonhar-se, a
Misericórdia na carne ferida de
nosso Senhor Jesus Cristo, e peçamos-
Lhe que nos lave de todo o pecado e
livre de todo o mal; e, com a graça do
Espírito Santo, comprometamo-nos a
comunicar a Misericórdia de Deus a
todos os homens, praticando as obras
que o Espírito suscita em cada um
para o bem comum de todo o povo
fiel de Deus.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/missa-crismal-papa-francisco-2016/


opusdei.org/pt-pt/article/missa-crismal-
papa-francisco-2016/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/missa-crismal-papa-francisco-2016/
https://opusdei.org/pt-pt/article/missa-crismal-papa-francisco-2016/

	Missa Crismal: “Jesus converte pobres e cegos em ministros de misericórdia e consolação

