
opusdei.org

"A boa política está
ao serviço da paz"

Mensagem do Papa Francisco
para o 52º Dia Mundial da Paz
(1 de Janeiro de 2019)

22/12/2018

1. «A paz esteja nesta casa!»

Jesus, ao enviar em missão os seus
discípulos, disse-lhes: «Em qualquer
casa em que entrardes, dizei
primeiro: “A paz esteja nesta casa!” E,
se lá houver um homem de paz,
sobre ele repousará a vossa paz; se
não, voltará para vós» (Lc 10, 5-6).



Oferecer a paz está no coração da
missão dos discípulos de Cristo. E
esta oferta é feita a todos os homens
e mulheres que, no meio dos dramas
e violências da história humana,
esperam na paz.[1] A «casa», de que
fala Jesus, é cada família, cada
comunidade, cada país, cada
continente, na sua singularidade e
história; antes de mais nada, é cada
pessoa, sem distinção nem
discriminação alguma. E é também a
nossa «casa comum»: o planeta onde
Deus nos colocou a morar e do qual
somos chamados a cuidar com
solicitude.

Eis, pois, os meus votos no início do
novo ano: «A paz esteja nesta casa!»

2. O desafio da boa política

A paz parece-se com a esperança de
que fala o poeta Carlos Péguy;[2] é
como uma flor frágil, que procura
desabrochar por entre as pedras da
violência. Como sabemos, a busca do



poder a todo o custo leva a abusos e
injustiças. A política é um meio
fundamental para construir a
cidadania e as obras do homem, mas,
quando aqueles que a exercem não a
vivem como serviço à coletividade
humana, pode tornar-se instrumento
de opressão, marginalização e até
destruição.

«Se alguém quiser ser o primeiro –
diz Jesus – há de ser o último de
todos e o servo de todos» (Mc 9, 35).
Como assinalava o Papa São Paulo VI,
«tomar a sério a política, nos seus
diversos níveis – local, regional,
nacional e mundial – é afirmar o
dever do homem, de todos os
homens, de reconhecerem a
realidade concreta e o valor da
liberdade de escolha que lhes é
proporcionada, para procurarem
realizar juntos o bem da cidade, da
nação e da humanidade».[3]



Com efeito, a função e a
responsabilidade política constituem
um desafio permanente para todos
aqueles que recebem o mandato de
servir o seu país, proteger as pessoas
que habitam nele e trabalhar para
criar as condições dum futuro digno
e justo. Se for implementada no
respeito fundamental pela vida, a
liberdade e a dignidade das pessoas,
a política pode tornar-se
verdadeiramente uma forma
eminente de caridade.

3. Caridade e virtudes humanas para
uma política ao serviço dos direitos
humanos e da paz

O Papa Bento XVI recordava que
«todo o cristão é chamado a esta
caridade, conforme a sua vocação e
segundo as possibilidades que tem de
incidência na pólis. (…) Quando o
empenho pelo bem comum é
animado pela caridade, tem uma
valência superior à do empenho



simplesmente secular e político. (…)
A ação do homem sobre a terra,
quando é inspirada e sustentada pela
caridade, contribui para a edificação
daquela cidade universal de Deus que
é a meta para onde caminha a
história da família humana».
[4]Trata-se de um programa no qual
se podem reconhecer todos os
políticos, de qualquer afiliação
cultural ou religiosa, que desejam
trabalhar juntos para o bem da
família humana, praticando as
virtudes humanas que subjazem a
uma boa ação política: a justiça, a
equidade, o respeito mútuo, a
sinceridade, a honestidade, a
fidelidade.

A propósito, vale a pena recordar as
«bem-aventuranças do político»,
propostas por uma testemunha fiel
do Evangelho, o Cardeal vietnamita
Francisco Xavier Nguyen Van Thuan,
falecido em 2002:



Bem-aventurado o político que tem
uma alta noção e uma profunda
consciência do seu papel.

Bem-aventurado o político de cuja
pessoa irradia a credibilidade.

Bem-aventurado o político que
trabalha para o bem comum e não
para os próprios interesses.

Bem-aventurado o político que
permanece fielmente coerente.

Bem-aventurado o político que realiza
a unidade.

Bem-aventurado o político que está
comprometido na realização duma
mudança radical.

Bem-aventurado o político que sabe
escutar.

Bem-aventurado o político que não
tem medo.[5]



Cada renovação nos cargos eletivos,
cada período eleitoral, cada etapa da
vida pública constitui uma
oportunidade para voltar à fonte e às
referências que inspiram a justiça e o
direito. Duma coisa temos a certeza:
a boa política está ao serviço da paz;
respeita e promove os direitos
humanos fundamentais, que são
igualmente deveres recíprocos, para
que se teça um vínculo de confiança
e gratidão entre as gerações do
presente e as futuras.

4. Os vícios da política

A par das virtudes, não faltam
infelizmente os vícios, mesmo na
política, devidos quer à inépcia
pessoal quer às distorções no meio
ambiente e nas instituições. Para
todos, está claro que os vícios da vida
política tiram credibilidade aos
sistemas dentro dos quais ela se
realiza, bem como à autoridade, às
decisões e à ação das pessoas que se



lhe dedicam. Estes vícios, que
enfraquecem o ideal duma vida
democrática autêntica, são a
vergonha da vida pública e colocam
em perigo a paz social: a corrupção –
nas suas múltiplas formas de
apropriação indevida dos bens
públicos ou de instrumentalização
das pessoas –, a negação do direito, a
falta de respeito pelas regras
comunitárias, o enriquecimento
ilegal, a justificação do poder pela
força ou com o pretexto arbitrário da
«razão de Estado», a tendência a
perpetuar-se no poder, a xenofobia e
o racismo, a recusa a cuidar da Terra,
a exploração ilimitada dos recursos
naturais em razão do lucro imediato,
o desprezo daqueles que foram
forçados ao exílio.

5. A boa política promove a
participação dos jovens e a confiança
no outro



Quando o exercício do poder político
visa apenas salvaguardar os
interesses de certos indivíduos
privilegiados, o futuro fica
comprometido e os jovens podem ser
tentados pela desconfiança, por se
verem condenados a permanecer à
margem da sociedade, sem
possibilidades de participar num
projeto para o futuro. Pelo contrário,
quando a política se traduz,
concretamente, no encorajamento
dos talentos juvenis e das vocações
que requerem a sua realização, a paz
propaga-se nas consciências e nos
rostos. Torna-se uma confiança
dinâmica, que significa «fio-me de ti
e creio contigo» na possibilidade de
trabalharmos juntos pelo bem
comum. Por isso, a política é a favor
da paz, se se expressa no
reconhecimento dos carismas e
capacidades de cada pessoa. «Que há
de mais belo que uma mão
estendida? Esta foi querida por Deus
para dar e receber. Deus não a quis



para matar (cf. Gn 4, 1-16) ou fazer
sofrer, mas para cuidar e ajudar a
viver. Juntamente com o coração e a
inteligência, pode, também a mão,
tornar-se um instrumento de
diálogo».[6]

Cada um pode contribuir com a
própria pedra para a construção da
casa comum. A vida política
autêntica, que se funda no direito e
num diálogo leal entre os sujeitos,
renova-se com a convicção de que
cada mulher, cada homem e cada
geração encerram em si uma
promessa que pode irradiar novas
energias relacionais, intelectuais,
culturais e espirituais. Uma tal
confiança nunca é fácil de viver,
porque as relações humanas são
complexas. Nestes tempos, em
particular, vivemos num clima de
desconfiança que está enraizada no
medo do outro ou do forasteiro, na
ansiedade pela perda das próprias
vantagens, e manifesta-se também,



infelizmente, a nível político
mediante atitudes de fechamento ou
nacionalismos que colocam em
questão aquela fraternidade de que o
nosso mundo globalizado tanto
precisa. Hoje, mais do que nunca, as
nossas sociedades necessitam de
«artesãos da paz» que possam ser
autênticos mensageiros e
testemunhas de Deus Pai, que quer o
bem e a felicidade da família
humana.

6. Não à guerra nem à estratégia do
medo

Cem anos depois do fim da I Guerra
Mundial, ao recordarmos os jovens
mortos durante aqueles combates e
as populações civis dilaceradas,
experimentamos – hoje, ainda mais
que ontem – a terrível lição das
guerras fratricidas, isto é, que a paz
não pode jamais reduzir-se ao mero
equilíbrio das forças e do medo.
Manter o outro sob ameaça significa



reduzi-lo ao estado de objeto e negar
a sua dignidade. Por esta razão,
reiteramos que a escalada em termos
de intimidação, bem como a
proliferação descontrolada das
armas são contrárias à moral e à
busca duma verdadeira concórdia. O
terror exercido sobre as pessoas mais
vulneráveis contribui para o exílio de
populações inteiras à procura duma
terra de paz. Não são sustentáveis os
discursos políticos que tendem a
acusar os migrantes de todos os
males e a privar os pobres da
esperança. Ao contrário, deve-se
reafirmar que a paz se baseia no
respeito por toda a pessoa,
independentemente da sua história,
no respeito pelo direito e o bem
comum, pela criação que nos foi
confiada e pela riqueza moral
transmitida pelas gerações passadas.

O nosso pensamento detém-se, ainda
e de modo particular, nas crianças
que vivem nas zonas atuais de



conflito e em todos aqueles que se
esforçam por que a sua vida e os seus
direitos sejam protegidos. No mundo,
uma em cada seis crianças sofre com
a violência da guerra ou pelas suas
consequências, quando não é
requisitada para se tornar, ela
própria, soldado ou refém dos grupos
armados. O testemunho daqueles
que trabalham para defender a
dignidade e o respeito das crianças é
extremamente precioso para o futuro
da humanidade.

7. Um grande projeto de paz

Celebra-se, nestes dias, o
septuagésimo aniversário da
Declaração Universal dos Direitos
Humanos, adotada após a II Guerra
Mundial. A este respeito, recordemos
a observação do Papa São João XXIII:
«Quando numa pessoa surge a
consciência dos próprios direitos,
nela nascerá forçosamente a
consciência do dever: no titular de



direitos, o dever de reclamar esses
direitos, como expressão da sua
dignidade; nos demais, o dever de
reconhecer e respeitar tais direitos».
[7]

Com efeito, a paz é fruto dum grande
projeto político, que se baseia na
responsabilidade mútua e na
interdependência dos seres
humanos. Mas é também um desafio
que requer ser abraçado dia após
dia. A paz é uma conversão do
coração e da alma, sendo fácil
reconhecer três dimensões
indissociáveis desta paz interior e
comunitária:

- a paz consigo mesmo, rejeitando a
intransigência, a ira e a impaciência
e – como aconselhava São Francisco
de Sales – cultivando «um pouco de
doçura para consigo mesmo», a fim
de oferecer «um pouco de doçura aos
outros»;



- a paz com o outro: o familiar, o
amigo, o estrangeiro, o pobre, o
atribulado..., tendo a ousadia do
encontro, para ouvir a mensagem
que traz consigo;

- a paz com a criação, descobrindo a
grandeza do dom de Deus e a parte
de responsabilidade que compete a
cada um de nós, como habitante
deste mundo, cidadão e ator do
futuro.

A política da paz, que conhece bem
as fragilidades humanas e delas se
ocupa, pode sempre inspirar-se ao
espírito do Magnificat que Maria,
Mãe de Cristo Salvador e Rainha da
Paz, canta em nome de todos os
homens: A «misericórdia [do Todo-
Poderoso] estende-se de geração em
geração sobre aqueles que O temem.
Manifestou o poder do seu braço e
dispersou os soberbos. Derrubou os
poderosos de seus tronos e exaltou os
humildes (...), lembrado da sua



misericórdia, como tinha prometido
a nossos pais, a Abraão e à sua
descendência, para sempre» (Lc 1,
50-55).

Vaticano, 8 de dezembro de 2018.

Franciscus

[1] Cf. Lc 2, 14: «Glória a Deus nas
alturas e paz na terra aos homens do
seu agrado».

[2] Cf. Le Porche du mystère de la
deuxième vertu (Paris 1986).

[3] Carta ap. Octogesima adveniens
(14/V/1971), 46.

[4] Carta enc. Caritas in veritate (29/
V/2009), 7.

[5] Cf. «Discurso na Exposição-
Encontro “Civitas” de Pádua»:
Revista 30giorni (2002-nº 5).

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


[6] Bento XVI, Discurso às
Autoridades do Benim (Cotonou, 19/
XI/2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11/IV/
1963), 24 (44).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-

papa-francisco-dia-mundial-paz-2019/
(13/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2019/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2019/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2019/

	"A boa política está ao serviço da paz"

