opusdei.org

"Vence a indiferenca
e conquista a Paz"

Mensagem do Papa Francisco
para o dia Mundial da Paz (1 de
Janeiro de 2016)

27/12/2015

MENSAGEM DO SANTO PADRE
FRANCISCO

PARA A CELEBRACAO DO
XLIX DIA MUNDIAL DA PAZ

VENCE A INDIFERENCA E
CONQUISTA A PAZ



1. Deus ndo é indiferente; importa-Lhe
a humanidade! Deus ndo a abandona!
Com esta minha profunda conviccgao,
quero, no inicio do novo ano,
formular votos de paz e béncaos
abundantes, sob o signo da
esperanca, para o futuro de cada
homem e mulher, de cada familia,
povo e nacdo do mundo, e também
dos chefes de Estado e de governo e
dos responsaveis das religides. Com
efeito, ndo perdemos a esperanca de
que o ano de 2016 nos veja a todos
firme e confiadamente empenhados,
nos diferentes niveis, a realizar a
justica e a trabalhar pela paz. Na
verdade, esta é dom de Deus e
trabalho dos homens; a paz é dom de
Deus, mas confiado a todos os
homens e a todas as mulheres, que
sdo chamados a realiza-lo.

Conservar as razoées da esperanca

2. Embora o ano passado tenha sido
caracterizado, do principio ao fim,



por guerras e actos terroristas, com
as suas tragicas consequeéncias de
sequestros de pessoas, perseguicoes
por motivos étnicos ou religiosos,
prevaricacodes, multiplicando-se
cruelmente em muitas regides do
mundo, a ponto de assumir os
contornos daquela que se poderia
chamar uma «terceira guerra
mundial por pedacos», todavia
alguns acontecimentos dos ultimos
anos e também do ano passado
incitam-me, com 0 nNOVO ano em
vista, a renovar a exortacdo a ndo
perder a esperanca na capacidade
que o homem tem, com a graga de
Deus, de superar o mal, ndo se
rendendo a resignacdo nem a
indiferenca. Tais acontecimentos
representam a capacidade de a
humanidade agir solidariamente,
perante as situacdes criticas,
superando os interesses
individualistas, a apatia e a
indiferenca.



Dentre tais acontecimentos, quero
recordar o esforgo feito para
favorecer o encontro dos lideres
mundiais, no ambito da Cop21, a fim
de se procurar novos caminhos para
enfrentar as alteracgdes climaticas e
salvaguardar o bem-estar da terra, a
nossa casa comum. E isto remete
para mais dois acontecimentos
anteriores de nivel mundial: a
Cimeira de Adis-Abeba para
arrecadacao de fundos destinados ao
desenvolvimento sustentavel do
mundo; e a adopc¢ao, por parte das
Nacdes Unidas, da Agenda 2030 para
o Desenvolvimento Sustentavel, que
visa assegurar, até ao referido ano,
uma existéncia mais digna para
todos, sobretudo para as populacdes
pobres da terra.

O ano de 2015 foi um ano especial
para a Igreja, nomeadamente porque
registou o cinquentendrio da
publicacdo de dois documentos do
Concilio Vaticano II que exprimem,



de forma muito eloquente, o sentido
de solidariedade da Igreja com o
mundo. O Papa Jodo XXIII, no inicio
do Concilio, quis escancarar as
janelas da Igreja, para que houvesse,
entre ela e o mundo, uma
comunicac¢do mais aberta. Os dois
documentos — Nostra aetate e
Gaudium et spes — sdo expressoes
emblematicas da nova relagao de
dialogo, solidariedade e convivéncia
que a Igreja pretendia introduzir no
interior da humanidade. Na
Declaracgdo Nostra aetate, a Igreja foi
chamada a abrir-se ao didlogo com
as expressoes religiosas ndo-cristas.
Na Constituicdo pastoralGaudium et
spes — dado que «as alegrias e as
esperancas, as tristezas e as
angustias dos homens de hoje,
sobretudo dos pobres e de todos
aqueles que sofrem, sdo também as
alegrias e as esperancas, as tristezas
e as angustias dos discipulos de
Cristo»[1] —, a Igreja desejava
estabelecer um didlogo com a familia


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html

humana sobre os problemas do
mundo, como sinal de solidariedade,
respeito e amor.[2]

Nesta mesma perspectiva, com o
Jubileu da Misericdrdia, quero
convidar a Igreja a rezar e trabalhar
para que cada cristdo possa maturar
um coracdo humilde e compassivo,
capaz de anunciar e testemunhar a
misericérdia, de «perdoar e dar», de
abrir-se «aqueles que vivem nas mais
variadas periferias existenciais, que
muitas vezes o mundo
contemporaneo cria de forma
dramatica», sem cair «na indiferenca
que humilha, na habitua¢do que
anestesia o espirito e impede de
descobrir a novidade, no cinismo que
destrdi».[3]

Variadas sdo as razdes para crer na
capacidade que a humanidade tem
de agir, conjunta e solidariamente,
reconhecendo a propria interligacao
e interdependéncia e tendo a peito os



membros mais frageis e a
salvaguarda do bem comum. Esta
atitude de solidaria
corresponsabilidade esta na raiz da
vocacdo fundamental a fraternidade
e a vida comum. A dignidade e as
relacgdes interpessoais constituem-
nos como seres humanos, queridos
por Deus a sua imagem e
semelhanca. Como criaturas dotadas
de inalienavel dignidade, existimos
relacionando-nos com 0s nossos
irmdos e irmas, pelos quais somos
responsaveis e com 0s quais agimos
solidariamente. Fora desta relacao,
passariamos a ser menos humanos. F
por isso mesmo que a indiferenca
constitui uma ameaca para a familia
humana. No limiar dum novo ano,
quero convidar a todos para que
reconhecam este facto a fim de se
vencer a indiferenca e conquistar a
paz.

Algumas formas de indiferenca



3. Nao ha duvida de que o
comportamento do individuo
indiferente, de quem fecha o coragao
desinteressando-se dos outros, de
quem fecha os olhos para ndo ver o
que sucede ao seu redor ou se
esquiva para ndo ser abalroado pelos
problemas alheios, caracteriza uma
tipologia humana bastante difundida
e presente em cada época da historia;
mas, hoje em dia, superou
decididamente o &mbito individual
para assumir uma dimensao global,
gerando o fenémeno da
«globalizacdo da indiferenca».

A primeira forma de indiferenca na
sociedade humana é a indiferenca
para com Deus, da qual deriva
também a indiferenca para com o
proximo e a criacdo. Trata-se de um
dos graves efeitos dum falso
humanismo e do materialismo
pratico, combinados com um
pensamento relativista e niilista. O
homem pensa que é o autor de si



mesmo, da sua vida e da sociedade;
sente-se auto-suficiente e visa nao so
ocupar o lugar de Deus, mas
prescindir completamente d’Ele;
consequentemente, pensa que nao
deve nada a ninguém, excepto a si
mesmo, e pretende ter apenas
direitos.[4] Contra esta erronea
compreensao que a pessoa tem de si
mesma, Bento XVI recordava que
nem o homem nem o seu
desenvolvimento sdo capazes, por si
mesmos, de se atribuir o préprio
significado ultimo;[5] e, antes dele,
Paulo VI afirmara que «ndo ha
verdadeiro humanismo sendo o
aberto ao Absoluto, reconhecendo
uma vocacao que exprime a ideia
exacta do que é a vida humana».[6]

A indiferenca para com o proximo
assume diferentes fisionomias. Ha
quem esteja bem informado, ouca o
radio, leia os jornais ou veja
programas de televisdo, mas fa-lo de
maneira entorpecida, quase numa



condicdo de rendicdo: estas pessoas
conhecem vagamente os dramas que
afligem a humanidade, mas ndo se
sentem envolvidas, ndo vivem a
compaixdo. Este é o comportamento
de quem sabe, mas mantém o olhar,
0 pensamento e a ac¢ao voltados
para si mesmo. Infelizmente, temos
de constatar que o aumento das
informacdes, proprio do nosso
tempo, ndo significa, de por si,
aumento de atencdo aos problemas,
se ndo for acompanhado por uma
abertura das consciéncias em sentido
solidario.[7] Antes, pode gerar uma
certa saturacdo que anestesia e, em
certa medida, relativiza a gravidade
dos problemas. «Alguns comprazem-
se simplesmente em culpar, dos
proprios males, os pobres e 0s paises
pobres, com generalizagoes
indevidas, e pretendem encontrar a
solucdo numa “educacao” que os
tranquilize e transforme em seres
domesticados e inofensivos. Isto
torna-se ainda mais irritante, quando



os excluidos véem crescer este
cancer social que é a corrupcdo
profundamente radicada em muitos
paises — nos seus governos,
empresarios e institui¢des — seja qual
for a ideologia politica dos
governantes».[8]

Noutros casos, a indiferenca
manifesta-se como falta de atencgdo a
realidade circundante, especialmente
a mais distante. Algumas pessoas
preferem ndo indagar, ndo se
informar e vivem o seu bem-estar e o
seu conforto, surdas ao grito de
angustia da humanidade sofredora.
Quase sem nos dar conta, tornamo-
nos incapazes de sentir compaixao
pelos outros, pelos seus dramas; ndo
nos interessa ocupar-nos deles, como
se aquilo que lhes sucede fosse
responsabilidade alheia, que ndo nos
compete.[9]«Quando estamos bem e
comodamente instalados,
esquecemo-nos certamente dos
outros (isto, Deus Pai nunca o faz!),



ndo nos interessam os seus
problemas, nem as tribulacdes e
injusticas que sofrem; e, assim, o
nosso coracado cai na indiferenca:
encontrando-me relativamente bem
e confortavel, esqueco-me dos que
ndo estdo bem».[10]

Vivendo nés numa casa comum, nao
podemos deixar de nos interrogar
sobre o seu estado de saude, como
procurei fazer na Carta enciclica
Laudato st’. A poluicdo das aguas e
do ar, a exploracdo indiscriminada
das florestas, a destruicdo do meio
ambiente sao, muitas vezes,
resultado da indiferenca do homem
pelos outros, porque tudo esta
relacionado. E de igual modo o
comportamento do homem com os
animais influi sobre as suas relacoes
com os outros,[11] para ndo falar de
quem se permite fazer noutros
lugares aquilo que ndo ousa fazer em
sua casa.[12]


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

Nestes e noutros casos, a indiferenca
provoca sobretudo fechamento e
desinteresse, acabando assim por
contribuir para a falta de paz com
Deus, com o proximo e com a
criacdo.

A paz ameacada pela indiferenca
globalizada

4. A indiferenca para com Deus
supera a esfera intima e espiritual da
pessoa individual e investe a esfera
publica e social. Como afirmava
Bento XVI, «<hd uma ligacdo intima
entre a glorificacdo de Deus e a paz
dos homens na terra».[13] Com
efeito, «<sem uma abertura ao
transcendente, 0 homem cai como
presa facil do relativismo e,
consequentemente, torna-se-lhe
dificil agir de acordo com a justica e
comprometer-se pela paz».[14] O
esquecimento e a negacdo de Deus,
que induzem o homem a nao
reconhecer qualquer norma acima



de si proprio e a tomar como norma
apenas a si mesmo, produziram
crueldade e violéncia sem medida.
[15]

A nivel individual e comunitario, a
indiferenca para com o proximo —
filha da indiferenca para com Deus -
assume as fei¢des da inércia e da
apatia, que alimentam a persisténcia
de situacOes de injustica e grave
desequilibrio social, as quais podem,
por sua vez, levar a conflitos ou de
qualquer modo gerar um clima de
descontentamento que ameaca
desembocar, mais cedo ou mais
tarde, em violéncias e inseguranca.

Neste sentido, a indiferenca e
consequente desinteresse constituem
uma grave falta ao dever que cada
pessoa tem de contribuir — na
medida das suas capacidades e da
funcdo que desempenha na
sociedade — para o bem comum,
especialmente para a paz, que é um



dos bens mais preciosos da
humanidade.[16]

Depois, quando investe o nivel
institucional, a indiferenca pelo
outro, pela sua dignidade, pelos seus
direitos fundamentais e pela sua
liberdade, de brago dado com uma
cultura orientada para o lucro e o
hedonismo, favorece e as vezes
justifica accdes e politicas que
acabam por constituir ameacas a
paz. Este comportamento de
indiferenca pode chegar
inclusivamente a justificar algumas
politicas econdmicas deploraveis,
precursoras de injusticas, divisdes e
violéncias, que visam a consecucao
do bem-estar proprio ou o da nacao.
Com efeito, ndo é raro que o0s
projectos economicos e politicos dos
homens tenham por finalidade a
conquista ou a manutencdo do poder
e das riquezas, mesmo a custa de
espezinhar os direitos e as exigéncias
fundamentais dos outros. Quando as



populacdes véem negados 0s seus
direitos elementares, como 0
alimento, a 4gua, os cuidados de
saude ou o trabalho, sentem-se
tentadas a obté-los pela forca.[17]

Por fim, a indiferenca pelo ambiente
natural, favorecendo o
desflorestamento, a poluicdo e as
catastrofes naturais que desenraizam
comunidades inteiras do seu
ambiente de vida, constrangendo-as
a precariedade e a insegurancga, cria
novas pobrezas, novas situacoes de
injustica com consequéncias muitas
vezes desastrosas em termos de
seguranca e paz social. Quantas
guerras foram movidas e quantas
ainda serdo travadas por causa da
falta de recursos ou para responder a
demanda insaciavel de recursos
naturais?[18]

Da indiferenca a misericordia: a
conversdo do coragdao



5. Quando, ha um ano - na
Mensagem para o Dia Mundial da Paz
intitulada «ja ndo escravos, mas
irmaos» —, evoquei o primeiro icone
biblico da fraternidade humana, o
icone de Caim e Abel (cf. Gn 4, 1-16),
fi-lo para evidenciar o modo como foi
traida esta primeira fraternidade.
Caim e Abel sdo irméos. Provém
ambos do mesmo ventre, sdo iguais
em dignidade e criados a imagem e
semelhanca de Deus; mas a sua
fraternidade de criaturas quebra-se.
«Caim ndo s6 ndo suporta o seu
irmdo Abel, mas mata-o por inveja».
[19] E assim o fratricidio torna-se a
forma de traicdo, sendo a rejeicao,
por parte de Caim, da fraternidade
de Abel a primeira ruptura nas
relacdes familiares de fraternidade,
solidariedade e respeito mutuo.

Entdo Deus intervém para chamar o
homem a responsabilidade para com
o seu semelhante, precisamente
como fizera quando Adao e Eva, o0s


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20041216_xxxviii-world-day-for-peace.html

primeiros pais, quebraram a
comunhdao com o Criador. «O Senhor
disse a Caim: “Onde esta o teu irmao
Abel?” Caim respondeu: “Nao sei
dele. Sou, porventura, guarda do
meu irmdo?” O Senhor replicou:
“Que fizeste? A voz do sangue do teu
irmao clama da terra até Mim”» (Gn
4, 9-10).

Caim diz que ndo sabe o que
aconteceu ao seu irmao, diz que nao
€ 0 seu guardido. Nao se sente
responsavel pela sua vida, pelo seu
destino. N4o se sente envolvido. E-
lhe indiferente o seu irmdo, apesar
de ambos estarem ligados pela
origem comum. Que tristeza! Que
drama fraterno, familiar, humano!
Esta é a primeira manifestacdo da
indiferenca entre irmdos. Deus, ao
contrario, ndo € indiferente: o sangue
de Abel tem grande valor aos seus
olhos e pede contas dele a Caim.
Assim, Deus revela-Se, desde o inicio
da humanidade, como Aquele que se



interessa pelo destino do homem.
Quando, mais tarde, os filhos de
Israel se encontram na escravidao do
Egipto, Deus intervém de novo. Diz a
Moisés: «Eu bem vi a opressao do
meu povo que esta no Egipto, e ouvi
0 seu clamor diante dos seus
inspectores; conheco, na verdade, os
seus sofrimentos. Desci a fim de o
libertar da mao dos egipcios e de o
fazer subir desta terra para uma
terra boa e espacosa, para uma terra
que mana leite e mel» (Ex 3, 7-8). E
importante notar os verbos que
descrevem a intervencao de Deus:
Ele observa, ouve, conhece, desce,
liberta. Deus ndo é indiferente. Esta
atento e age.

De igual modo, no seu Filho Jesus,
Deus desceu ao meio dos homens,
encarnou e mostrou-Se solidario com
a humanidade em tudo, excepto no
pecado. Jesus identificava-Se com a
humanidade: «o primogénito de
muitos irmaos» (Rm 8, 29). Nao se



contentava em ensinar as multiddes,
mas preocupava-Se com elas,
especialmente quando as via
famintas (cf. Mc 6, 34-44) ou sem
trabalho (cf. Mt 20, 3). O seu olhar
ndo Se fixava apenas nos seres
humanos, mas também nos peixes do
mar, nas aves do céu, na erva e nas
arvores, pequenas e grandes;
abracava a criacgdo inteira. Ele vé
sem duvida, mas ndo Se limita a isso,
pois toca as pessoas, fala com elas,
age em seu favor e faz bem a quem
precisa. Mais ainda, deixa-Se
comover e chora (cf. Jo 11, 33-44). E
age para acabar com o sofrimento, a
tristeza, a miséria e a morte.

Jesus ensina-nos a ser
misericordiosos como o Pai (cf. Lc 6,
36). Na parabola do bom samaritano
(cf. Lc 10, 29-37), denuncia a omissao
de ajuda numa necessidade urgente
dos seus semelhantes: «ao vé-lo,
passou adiante» (Lc 10, 32). Ao
mesmo tempo, com este exemplo,



convida os seus ouvintes, e
particularmente os seus discipulos, a
aprenderem a parar junto dos
sofrimentos deste mundo para 0s
aliviar, junto das feridas dos outros
para as tratar com os recursos de que
disponham, a comecar pelo proprio
tempo apesar das muitas ocupacoes.
Na realidade, muitas vezes a
indiferenca procura pretextos: na
observancia dos preceitos rituais, na
quantidade de coisas que € preciso
fazer, nos antagonismos que nos
mantém longe uns dos outros, nos
preconceitos de todo o género que
impedem de nos fazermos proximo.

A misericordia é o coracdo de Deus.
Por isso deve ser também o coragdo
de todos aqueles que se reconhecem
membros da unica grande familia
dos seus filhos; um coracdo que bate
forte onde quer que esteja em jogo a
dignidade humana, reflexo do rosto
de Deus nas suas criaturas. Jesus
adverte-nos: 0 amor aos outros —



estrangeiros, doentes, encarcerados,
pessoas sem-abrigo, até inimigos — é
a unidade de medida de Deus para
julgar as nossas ac¢des. Disso
depende 0 nosso destino eterno. Nao
é de admirar que o apostolo Paulo
convide os cristdos de Roma a
alegrar-se com os que se alegram e a
chorar com os que choram (cf. Rm
12, 15), ou recomende aos de Corinto
que organizem colectas em sinal de
solidariedade com os membros
sofredores da Igreja (cf. 1 Cor 16,
2-3). E Sdo Jodo escreve: «Se alguém
possuir bens deste mundo e, vendo o
seu irmao com necessidade, lhe
fechar o seu coracao, como é que o
amor de Deus pode permanecer
nele?» (1 Jo 3, 17; cf. Tg 2, 15-16).

E por isso que «é determinante para
a Igreja e para a credibilidade do seu
anuncio que viva e testemunhe, ela
mesma, a misericordia. A sua
linguagem e os seus gestos, para
penetrarem no coracao das pessoas e



desafid-las a encontrar novamente a
estrada para regressar ao Pai, devem
irradiar misericordia. A primeira
verdade da Igreja é o amor de Cristo.
E, deste amor que vai até ao perdao e
ao dom de si mesmo, a Igreja faz-se
serva e mediadora junto dos homens.
Por isso, onde a Igreja estiver
presente, ai deve ser evidente a
misericordia do Pai. Nas nossas
paroquias, nas comunidades, nas
associac¢des e nos movimentos — em
suma, onde houver cristaos -,
qualquer pessoa deve poder
encontrar um 04asis de misericordia».
[20]

Deste modo, também nos somos
chamados a fazer do amor, da
compaixdo, da misericordia e da
solidariedade um verdadeiro
programa de vida, um estilo de
comportamento nas relacdes de uns
com os outros.[21] Isto requer a
conversdo do coracdo, isto é, que a
graca de Deus transforme o nosso



coracao de pedra num coragao de
carne (cf. Ez 36, 26), capaz de se abrir
aos outros com auténtica
solidariedade. Com efeito, esta é
muito mais do que um «sentimento
de compaixdo vaga ou de
enternecimento superficial pelos
males sofridos por tantas pessoas,
proximas ou distantes».[22] A
solidariedade «é a determinacao
firme e perseverante de se empenhar
pelo bem comum, ou seja, pelo bem
de todos e de cada um, porque todos
nos somos verdadeiramente
responsaveis por todos»,[23] porque
a compaixdo brota da fraternidade.

Assim entendida, a solidariedade
constitui a atitude moral e social que
melhor da resposta a tomada de
consciéncia das chagas do nosso
tempo e da inegavel
interdependéncia que se verifica
cada vez mais, especialmente num
mundo globalizado, entre a vida do
individuo e da sua comunidade num



determinado lugar e a de outros
homens e mulheres no resto do
mundo.[24]

Fomentar uma cultura de
solidariedade e misericordia para
se vencer a indiferenca

6. A solidariedade como virtude
moral e comportamento social, fruto
da conversao pessoal, requer
empenho por parte duma
multiplicidade de sujeitos que detém
responsabilidades de caracter
educativo e formativo.

Penso em primeiro lugar nas
familias, chamadas a uma missao
educativa primadria e imprescindivel.
Constituem o primeiro lugar onde se
vivem e transmitem os valores do
amor e da fraternidade, da
conviveéncia e da partilha, da atencao
e do cuidado pelo outro. Sdo também
0 espaco privilegiado para a
transmissdo da fé, a comecar por
aqueles primeiros gestos simples de



devogdo que as maes ensinam aos
filhos.[25]

Quanto aos educadores e formadores
que tém a dificil tarefa de educar as
criangas e os jovens, na escola ou nos
varios centros de agregacao infantil e
juvenil, devem estar cientes de que a
sua responsabilidade envolve as
dimensdes moral, espiritual e social
da pessoa. Os valores da liberdade,
respeito mutuo e solidariedade
podem ser transmitidos desde a mais
tenra idade. Dirigindo-se aos
responsaveis das instituicdes que
tém funcdes educativas, Bento XVI
afirmava: «Possa cada ambiente
educativo ser lugar de abertura ao
transcendente e aos outros; lugar de
dialogo, coesdo e escuta, onde o
jovem se sinta valorizado nas suas
capacidades e riquezas interiores e
aprenda a apreciar os irmdos. Possa
ensinar a saborear a alegria que
deriva de viver dia apos dia a
caridade e a compaixdo para com o



proximo e de participar activamente
na construcdo duma sociedade mais
humana e fraterna».[26]

Também os agentes culturais e dos
meios de comunicacao social tém
responsabilidades no campo da
educacao e da formacao,
especialmente na sociedade actual
onde se vai difundindo cada vez mais
0 acesso a instrumentos de
informacdo e comunicacdo. Antes de
mais nada, é dever deles colocar-se
ao servico da verdade e ndo de
interesses particulares. Com efeito,
0s meios de comunicacdo «ndo so
informam, mas também formam o
espirito dos seus destinatarios e,
consequentemente, podem concorrer
notavelmente para a educac¢ao dos
jovens. E importante ter presente a
ligacdo estreitissima que existe entre
educacdo e comunicacdo: de facto, a
educacao realiza-se por meio da
comunicagao, que influi positiva ou
negativamente na formacdo da



pessoa».[27] Os agentes culturais e
dos meios de comunicac¢do social
deveriam tambeém vigiar por que
seja sempre licito, juridica e
moralmente, o modo como se obtém
e divulgam as informacdes.

A paz, fruto duma cultura de
solidariedade, misericordia e
compaixdo

7. Conscientes da ameaca duma
globalizacdo da indiferenca, nao
podemos deixar de reconhecer que,
no cendrio acima descrito, inserem-
se também numerosas iniciativas e
accoes positivas que testemunham a
compaixao, a misericordia e a
solidariedade de que o homem é
capaz.

Quero recordar alguns exemplos de
louvavel empenho, que demonstram
como cada um pode vencer a
indiferenca, quando opta por nao
afastar o olhar do seu préximo, e
constituem passos salutares no



caminho rumo a uma sociedade mais
humana.

Ha muitas organizacdes nao-
governamentais e grupos socio-
caritativos, dentro da Igreja e fora
dela, cujos membros, por ocasido de
epidemias, calamidades ou conflitos
armados, enfrentam fadigas e
perigos para cuidar dos feridos e
doentes e para sepultar os mortos. Ao
lado deles, quero mencionar as
pessoas e as associacdes que
socorrem oS emigrantes que
atravessam desertos e sulcam mares
a procura de melhores condigdes de
vida. Estas ac¢Oes sdo obras de
misericordia corporal e espiritual,
sobre as quais seremos julgados no
fim da nossa vida.

Penso também nos jornalistas e
fotégrafos, que informam a opinido
publica sobre as situacdes dificeis
que interpelam as consciéncias, e
naqueles que se comprometem na



defesa dos direitos humanos, em
particular os direitos das minorias
étnicas e religiosas, dos povos
indigenas, das mulheres e das
criancas, e de quantos vivem em
condi¢6es de maior vulnerabilidade.
Entre eles, contam-se também muitos
sacerdotes e missionarios que, como
bons pastores, permanecem junto
dos seus fiéis e apoiam-nos sem olhar
a perigos e adversidades, em
particular durante os conflitos
armados.

Além disso, quantas familias, no
meio de inumeras dificuldades
laborais e sociais, se esforcam
concretamente, a custa de muitos
sacrificios, por educar os seus filhos
«contracorrente» nos valores da
solidariedade, da compaixdo e da
fraternidade! Quantas familias
abrem os seus coragoes e as suas
casas a quem esta necessitado, como
os refugiados e os emigrantes! Quero
agradecer de modo particular a todas



as pessoas, familias, paroquias,
comunidades religiosas, mosteiros e
santuarios que responderam
prontamente ao meu apelo a acolher
uma familia de refugiados.[28]

Quero, enfim, mencionar os jovens
que se unem para realizar projectos
de solidariedade, e todos aqueles que
abrem as suas maos para ajudar o
proximo necessitado nas suas
cidades, no seu pais ou noutras
regides do mundo. Quero agradecer e
encorajar todos aqueles que estdo
empenhados em acgdes deste género,
mesmo sem gozar de publicidade: a
sua fome e sede de justica serdo
saciadas, a sua misericordia far-lhes-
a encontrar misericordia e, como
obreiros da paz, serdo chamados
filhos de Deus (cf. Mt 5, 6-9).

A paz, sob o signo do Jubileu da
Misericordia

8. No espirito do Jubileu da
Misericérdia, cada um é chamado a



reconhecer como se manifesta a
indiferenca na sua vida e a adoptar
um compromisso concreto que
contribua para melhorar a realidade
onde vive, a comecar pela propria
familia, a vizinhang¢a ou o ambiente
de trabalho.

Também os Estados sdo chamados a
cumprir gestos concretos, actos
corajosos a bem das pessoas mais
frageis da sociedade, como 0s
reclusos, os migrantes, os
desempregados e os doentes.

Relativamente aos reclusos, urge em
muitos casos adoptar medidas
concretas para melhorar as suas
condicdes de vida nos
estabelecimentos prisionais,
prestando especial atencdo aqueles
que estdo privados da liberdade a
espera de julgamento,[29]tendo em
mente a finalidade reabilitativa da
sancdo penal e avaliando a
possibilidade de inserir nas



legislacOes nacionais penas
alternativas a detencdo carceraria.
Neste contexto, desejo renovar as
autoridades estatais o apelo a abolir
a pena de morte, onde ainda estiver
em vigor, e a considerar a
possibilidade duma amnistia.

Quanto aos migrantes, quero dirigir
um convite a repensar as legislacoes
sobre as migracdes, de modo que
sejam animadas pela vontade de dar
hospitalidade, no respeito pelos
reciprocos deveres e
responsabilidades, e possam facilitar
a integracdo dos migrantes. Nesta
perspectiva, dever-se-ia prestar
especial atencdo as condicdes para
conceder a residéncia aos migrantes,
lembrando-se de que a
clandestinidade traz consigo o risco
de os arrastar para a criminalidade.

Desejo ainda, neste Ano Jubilar,
formular um premente apelo aos
lideres dos Estados para que



realizem gestos concretos a favor dos
nossos irmaos e irmds que sofrem
pela falta de trabalho, terra e tecto.
Penso na criagdo de empregos dignos
para contrastar a chaga social do
desemprego, que lesa um grande
numero de familias e de jovens e tem
consequéncias gravissimas no bom
andamento da sociedade inteira. A
falta de trabalho afecta, fortemente,
o sentido de dignidade e de
esperanca, e sO parcialmente é que
pode ser compensada pelos
subsidios, embora necessarios, para
os desempregados e suas familias.
Especial atencéo deveria ser
dedicada as mulheres — ainda
discriminadas, infelizmente, no
campo laboral - e a algumas
categorias de trabalhadores, cujas
condigdes sdo precarias ou perigosas
e cujos salarios ndo sdo adequados a
importancia da sua missao social.

Finalmente, quero convidar a
realizacdo de accoes eficazes para



melhorar as condicdes de vida dos
doentes, garantindo a todos o acesso
aos cuidados sanitarios e aos
medicamentos indispensaveis para a
vida, incluindo a possibilidade de
tratamentos domiciliarios.

E, estendendo o olhar para além das
proprias fronteiras, os lideres dos
Estados sdo chamados também a
renovar as suas relacdes com os
outros povos, permitindo a todos
uma efectiva participagao e inclusao
na vida da comunidade
internacional, para que se realize a
fraternidade também dentro da
familia das nacdes.

Nesta perspectiva, desejo dirigir um
triplice apelo: apelo a abster-se de
arrastar os outros povos para
conflitos ou guerras que destroem
ndo so as suas riquezas materiais,
culturais e sociais, mas também - e
por longo tempo — a sua integridade
moral e espiritual; apelo ao



cancelamento ou gestdo sustentavel
da divida internacional dos Estados
mais pobres; apelo a adopgao de
politicas de cooperacdo que, em vez
de submeter a ditadura dalgumas
ideologias, sejam respeitadoras dos
valores das populacdes locais e, de
maneira nenhuma, lesem o direito
fundamental e inalienavel dos
nascituros a vida.

Confio estas reflexdes, juntamente
com os melhores votos para o novo
ano, a intercessdo de Maria
Santissima, Mdae solicita pelas
necessidades da humanidade, para
que nos obtenha de seu Filho Jesus,
Principe da Paz, a satisfacdo das
nossas suplicas e a béng¢do do nosso
compromisso diario por um mundo
fraterno e solidario.

Vaticano, no dia da Solenidade da
Imaculada Conceigdo da Virgem
Santa Maria e da Abertura do Jubileu



Extraordindrio da Misericordia, 8 de
Dezembro de 2015.

FRANCISCUS

[1] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 1.

[2] Cf. ibid., 3.

[3] Bula de proclamacdo do Jubileu
Extraordinario da Misericordia
Misericordiae Vultus, 14-15.

[4] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate, 43.

[5] Cf. ibid., 16.

[6] Carta enc. Populorum progressio,
42.

[7] «A sociedade cada vez mais
globalizada torna-nos vizinhos, mas
ndo nos faz irmdos. A razdo, por si


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

SO, é capaz de ver a igualdade entre
0os homens e estabelecer uma
convivéncia civica entre eles, mas
ndo consegue fundar a
fraternidade» (Bento XVI, Carta enc.
Caritas in veritate, 19).

[8] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 60.

[9]Ct. ibid., 54.

[10] Mensagem para a Quaresma de
2015.

[11] Cf. Carta enc. Laudato si’, 92.
[12] Cf. ibid., 51.

[13] Discurso por ocasido dos votos de
Bom Ano Novo ao Corpo Diplomatico
acreditado junto da Santa Sé, 7 de
Janeiro de 2013.

[14] Ibidem.

[15] Cf. Bento XVI, Discurso durante o
Dia de reflexdo, didlogo e oragdo pela


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_a_uma_economia_da_exclus%C3%A3o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_a_uma_economia_da_exclus%C3%A3o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html

paz e a justica no mundo, Assis, 27 de
Outubro de 2011.

[16] Cf. Exort. ap. Evangelii gaudium,
217-237.

[17] «<Enquanto ndo se eliminar a
excluséo e a desigualdade dentro da
sociedade e entre os varios povos
serd impossivel desarreigar a
violéncia. Acusam-se da violéncia o0s
pobres e as populacdes mais pobres,
mas, sem igualdade de
oportunidades, as varias formas de
agressdo e de guerra encontrardo um
terreno fértil que, mais cedo ou mais
tarde, ha-de provocar a exploséo.
Quando a sociedade — local, nacional
ou mundial — abandona na periferia
uma parte de si mesma, ndo ha
programas politicos, nem forgas da
ordem ou servicos secretos que
possam garantir indefinidamente a
tranquilidade. Isto ndo acontece
apenas porque a desigualdade social
provoca a reaccdo violenta de


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social

quantos sdo excluidos do sistema,
mas porque o sistema social e
economico é injusto na sua raiz.
Assim como o bem tende a difundir-
se, assim também o mal consentido,
que € a injustica, tende a expandir a
sua forca nociva e a minar,
silenciosamente, as bases de
qualquer sistema politico e social,
por mais solido que pareca» (Exort.
ap.Evangelii gaudium, 59).

[18] Cf. Carta enc. Laudato si’, 31; 48.

[19] Mensagem para o Dia Mundial da
Paz de 2015, 2.

[20] Bula de proclamacéao do Jubileu
Extraordinario da Misericérdia
Misericordiae Vultus, 12.

[21] Cf. ibid., 13.

[22] Jodo Paulo II, Carta enc.
Sollecitudo rei socialis, 38.

[23] Ibidem.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html

[24] Cf. Ibidem.

[25] Cf. Catequese, na Audiéncia
Geral de 7 de Janeiro de 2015.

[26] Mensagem para o Dia Mundial da
Paz de 2012, 2.

[27] Ibidem.

[28] Cf. Angelus de 6 de Setembro de
2015.

[29] Cf. Discurso a delegagdo da
Associagdo Internacional de Direito
Penal, 23 de Outubro de 2014.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-
papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/
(21/01/2026)


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/

	"Vence a indiferença e conquista a Paz"

