
opusdei.org

"Vence a indiferença
e conquista a Paz"

Mensagem do Papa Francisco
para o dia Mundial da Paz (1 de
Janeiro de 2016)

27/12/2015

MENSAGEM DO SANTO PADRE

FRANCISCO

PARA A CELEBRAÇÃO DO 

XLIX DIA MUNDIAL DA PAZ

VENCE A INDIFERENÇA E
CONQUISTA A PAZ



1. Deus não é indiferente; importa-Lhe
a humanidade! Deus não a abandona!
Com esta minha profunda convicção,
quero, no início do novo ano,
formular votos de paz e bênçãos
abundantes, sob o signo da
esperança, para o futuro de cada
homem e mulher, de cada família,
povo e nação do mundo, e também
dos chefes de Estado e de governo e
dos responsáveis das religiões. Com
efeito, não perdemos a esperança de
que o ano de 2016 nos veja a todos
firme e confiadamente empenhados,
nos diferentes níveis, a realizar a
justiça e a trabalhar pela paz. Na
verdade, esta é dom de Deus e
trabalho dos homens; a paz é dom de
Deus, mas confiado a todos os
homens e a todas as mulheres, que
são chamados a realizá-lo.

Conservar as razões da esperança

2. Embora o ano passado tenha sido
caracterizado, do princípio ao fim,



por guerras e actos terroristas, com
as suas trágicas consequências de
sequestros de pessoas, perseguições
por motivos étnicos ou religiosos,
prevaricações, multiplicando-se
cruelmente em muitas regiões do
mundo, a ponto de assumir os
contornos daquela que se poderia
chamar uma «terceira guerra
mundial por pedaços», todavia
alguns acontecimentos dos últimos
anos e também do ano passado
incitam-me, com o novo ano em
vista, a renovar a exortação a não
perder a esperança na capacidade
que o homem tem, com a graça de
Deus, de superar o mal, não se
rendendo à resignação nem à
indiferença. Tais acontecimentos
representam a capacidade de a
humanidade agir solidariamente,
perante as situações críticas,
superando os interesses
individualistas, a apatia e a
indiferença.



Dentre tais acontecimentos, quero
recordar o esforço feito para
favorecer o encontro dos líderes
mundiais, no âmbito da Cop21, a fim
de se procurar novos caminhos para
enfrentar as alterações climáticas e
salvaguardar o bem-estar da terra, a
nossa casa comum. E isto remete
para mais dois acontecimentos
anteriores de nível mundial: a
Cimeira de Adis-Abeba para
arrecadação de fundos destinados ao
desenvolvimento sustentável do
mundo; e a adopção, por parte das
Nações Unidas, da Agenda 2030 para
o Desenvolvimento Sustentável, que
visa assegurar, até ao referido ano,
uma existência mais digna para
todos, sobretudo para as populações
pobres da terra.

O ano de 2015 foi um ano especial
para a Igreja, nomeadamente porque
registou o cinquentenário da
publicação de dois documentos do
Concílio Vaticano II que exprimem,



de forma muito eloquente, o sentido
de solidariedade da Igreja com o
mundo. O Papa João XXIII, no início
do Concílio, quis escancarar as
janelas da Igreja, para que houvesse,
entre ela e o mundo, uma
comunicação mais aberta. Os dois
documentos – Nostra aetate e 
Gaudium et spes – são expressões
emblemáticas da nova relação de
diálogo, solidariedade e convivência
que a Igreja pretendia introduzir no
interior da humanidade. Na
Declaração Nostra aetate, a Igreja foi
chamada a abrir-se ao diálogo com
as expressões religiosas não-cristãs.
Na Constituição pastoralGaudium et
spes – dado que «as alegrias e as
esperanças, as tristezas e as
angústias dos homens de hoje,
sobretudo dos pobres e de todos
aqueles que sofrem, são também as
alegrias e as esperanças, as tristezas
e as angústias dos discípulos de
Cristo»[1] –, a Igreja desejava
estabelecer um diálogo com a família

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


humana sobre os problemas do
mundo, como sinal de solidariedade,
respeito e amor.[2]

Nesta mesma perspectiva, com o
Jubileu da Misericórdia, quero
convidar a Igreja a rezar e trabalhar
para que cada cristão possa maturar
um coração humilde e compassivo,
capaz de anunciar e testemunhar a
misericórdia, de «perdoar e dar», de
abrir-se «àqueles que vivem nas mais
variadas periferias existenciais, que
muitas vezes o mundo
contemporâneo cria de forma
dramática», sem cair «na indiferença
que humilha, na habituação que
anestesia o espírito e impede de
descobrir a novidade, no cinismo que
destrói».[3]

Variadas são as razões para crer na
capacidade que a humanidade tem
de agir, conjunta e solidariamente,
reconhecendo a própria interligação
e interdependência e tendo a peito os



membros mais frágeis e a
salvaguarda do bem comum. Esta
atitude de solidária
corresponsabilidade está na raiz da
vocação fundamental à fraternidade
e à vida comum. A dignidade e as
relações interpessoais constituem-
nos como seres humanos, queridos
por Deus à sua imagem e
semelhança. Como criaturas dotadas
de inalienável dignidade, existimos
relacionando-nos com os nossos
irmãos e irmãs, pelos quais somos
responsáveis e com os quais agimos
solidariamente. Fora desta relação,
passaríamos a ser menos humanos. É
por isso mesmo que a indiferença
constitui uma ameaça para a família
humana. No limiar dum novo ano,
quero convidar a todos para que
reconheçam este facto a fim de se
vencer a indiferença e conquistar a
paz.

Algumas formas de indiferença



3. Não há dúvida de que o
comportamento do indivíduo
indiferente, de quem fecha o coração
desinteressando-se dos outros, de
quem fecha os olhos para não ver o
que sucede ao seu redor ou se
esquiva para não ser abalroado pelos
problemas alheios, caracteriza uma
tipologia humana bastante difundida
e presente em cada época da história;
mas, hoje em dia, superou
decididamente o âmbito individual
para assumir uma dimensão global,
gerando o fenómeno da
«globalização da indiferença».

A primeira forma de indiferença na
sociedade humana é a indiferença
para com Deus, da qual deriva
também a indiferença para com o
próximo e a criação. Trata-se de um
dos graves efeitos dum falso
humanismo e do materialismo
prático, combinados com um
pensamento relativista e niilista. O
homem pensa que é o autor de si



mesmo, da sua vida e da sociedade;
sente-se auto-suficiente e visa não só
ocupar o lugar de Deus, mas
prescindir completamente d’Ele;
consequentemente, pensa que não
deve nada a ninguém, excepto a si
mesmo, e pretende ter apenas
direitos.[4] Contra esta errónea
compreensão que a pessoa tem de si
mesma, Bento XVI recordava que
nem o homem nem o seu
desenvolvimento são capazes, por si
mesmos, de se atribuir o próprio
significado último;[5] e, antes dele,
Paulo VI afirmara que «não há
verdadeiro humanismo senão o
aberto ao Absoluto, reconhecendo
uma vocação que exprime a ideia
exacta do que é a vida humana».[6]

A indiferença para com o próximo
assume diferentes fisionomias. Há
quem esteja bem informado, ouça o
rádio, leia os jornais ou veja
programas de televisão, mas fá-lo de
maneira entorpecida, quase numa



condição de rendição: estas pessoas
conhecem vagamente os dramas que
afligem a humanidade, mas não se
sentem envolvidas, não vivem a
compaixão. Este é o comportamento
de quem sabe, mas mantém o olhar,
o pensamento e a acção voltados
para si mesmo. Infelizmente, temos
de constatar que o aumento das
informações, próprio do nosso
tempo, não significa, de por si,
aumento de atenção aos problemas,
se não for acompanhado por uma
abertura das consciências em sentido
solidário.[7] Antes, pode gerar uma
certa saturação que anestesia e, em
certa medida, relativiza a gravidade
dos problemas. «Alguns comprazem-
se simplesmente em culpar, dos
próprios males, os pobres e os países
pobres, com generalizações
indevidas, e pretendem encontrar a
solução numa “educação” que os
tranquilize e transforme em seres
domesticados e inofensivos. Isto
torna-se ainda mais irritante, quando



os excluídos vêem crescer este
câncer social que é a corrupção
profundamente radicada em muitos
países – nos seus governos,
empresários e instituições – seja qual
for a ideologia política dos
governantes».[8]

Noutros casos, a indiferença
manifesta-se como falta de atenção à
realidade circundante, especialmente
a mais distante. Algumas pessoas
preferem não indagar, não se
informar e vivem o seu bem-estar e o
seu conforto, surdas ao grito de
angústia da humanidade sofredora.
Quase sem nos dar conta, tornámo-
nos incapazes de sentir compaixão
pelos outros, pelos seus dramas; não
nos interessa ocupar-nos deles, como
se aquilo que lhes sucede fosse
responsabilidade alheia, que não nos
compete.[9]«Quando estamos bem e
comodamente instalados,
esquecemo-nos certamente dos
outros (isto, Deus Pai nunca o faz!),



não nos interessam os seus
problemas, nem as tribulações e
injustiças que sofrem; e, assim, o
nosso coração cai na indiferença:
encontrando-me relativamente bem
e confortável, esqueço-me dos que
não estão bem».[10]

Vivendo nós numa casa comum, não
podemos deixar de nos interrogar
sobre o seu estado de saúde, como
procurei fazer na Carta encíclica 
Laudato si’. A poluição das águas e
do ar, a exploração indiscriminada
das florestas, a destruição do meio
ambiente são, muitas vezes,
resultado da indiferença do homem
pelos outros, porque tudo está
relacionado. E de igual modo o
comportamento do homem com os
animais influi sobre as suas relações
com os outros,[11] para não falar de
quem se permite fazer noutros
lugares aquilo que não ousa fazer em
sua casa.[12]

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


Nestes e noutros casos, a indiferença
provoca sobretudo fechamento e
desinteresse, acabando assim por
contribuir para a falta de paz com
Deus, com o próximo e com a
criação.

A paz ameaçada pela indiferença
globalizada

4. A indiferença para com Deus
supera a esfera íntima e espiritual da
pessoa individual e investe a esfera
pública e social. Como afirmava
Bento XVI, «há uma ligação íntima
entre a glorificação de Deus e a paz
dos homens na terra».[13] Com
efeito, «sem uma abertura ao
transcendente, o homem cai como
presa fácil do relativismo e,
consequentemente, torna-se-lhe
difícil agir de acordo com a justiça e
comprometer-se pela paz».[14] O
esquecimento e a negação de Deus,
que induzem o homem a não
reconhecer qualquer norma acima



de si próprio e a tomar como norma
apenas a si mesmo, produziram
crueldade e violência sem medida.
[15]

A nível individual e comunitário, a
indiferença para com o próximo –
filha da indiferença para com Deus –
assume as feições da inércia e da
apatia, que alimentam a persistência
de situações de injustiça e grave
desequilíbrio social, as quais podem,
por sua vez, levar a conflitos ou de
qualquer modo gerar um clima de
descontentamento que ameaça
desembocar, mais cedo ou mais
tarde, em violências e insegurança.

Neste sentido, a indiferença e
consequente desinteresse constituem
uma grave falta ao dever que cada
pessoa tem de contribuir – na
medida das suas capacidades e da
função que desempenha na
sociedade – para o bem comum,
especialmente para a paz, que é um



dos bens mais preciosos da
humanidade.[16]

Depois, quando investe o nível
institucional, a indiferença pelo
outro, pela sua dignidade, pelos seus
direitos fundamentais e pela sua
liberdade, de braço dado com uma
cultura orientada para o lucro e o
hedonismo, favorece e às vezes
justifica acções e políticas que
acabam por constituir ameaças à
paz. Este comportamento de
indiferença pode chegar
inclusivamente a justificar algumas
políticas económicas deploráveis,
precursoras de injustiças, divisões e
violências, que visam a consecução
do bem-estar próprio ou o da nação.
Com efeito, não é raro que os
projectos económicos e políticos dos
homens tenham por finalidade a
conquista ou a manutenção do poder
e das riquezas, mesmo à custa de
espezinhar os direitos e as exigências
fundamentais dos outros. Quando as



populações vêem negados os seus
direitos elementares, como o
alimento, a água, os cuidados de
saúde ou o trabalho, sentem-se
tentadas a obtê-los pela força.[17]

Por fim, a indiferença pelo ambiente
natural, favorecendo o
desflorestamento, a poluição e as
catástrofes naturais que desenraízam
comunidades inteiras do seu
ambiente de vida, constrangendo-as
à precariedade e à insegurança, cria
novas pobrezas, novas situações de
injustiça com consequências muitas
vezes desastrosas em termos de
segurança e paz social. Quantas
guerras foram movidas e quantas
ainda serão travadas por causa da
falta de recursos ou para responder à
demanda insaciável de recursos
naturais?[18]

Da indiferença à misericórdia: a
conversão do coração



5. Quando, há um ano – na 
Mensagem para o Dia Mundial da Paz
intitulada «já não escravos, mas
irmãos» –, evoquei o primeiro ícone
bíblico da fraternidade humana, o
ícone de Caim e Abel (cf. Gn 4, 1-16),
fi-lo para evidenciar o modo como foi
traída esta primeira fraternidade.
Caim e Abel são irmãos. Provêm
ambos do mesmo ventre, são iguais
em dignidade e criados à imagem e
semelhança de Deus; mas a sua
fraternidade de criaturas quebra-se.
«Caim não só não suporta o seu
irmão Abel, mas mata-o por inveja».
[19] E assim o fratricídio torna-se a
forma de traição, sendo a rejeição,
por parte de Caim, da fraternidade
de Abel a primeira ruptura nas
relações familiares de fraternidade,
solidariedade e respeito mútuo.

Então Deus intervém para chamar o
homem à responsabilidade para com
o seu semelhante, precisamente
como fizera quando Adão e Eva, os

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20041216_xxxviii-world-day-for-peace.html


primeiros pais, quebraram a
comunhão com o Criador. «O Senhor
disse a Caim: “Onde está o teu irmão
Abel?” Caim respondeu: “Não sei
dele. Sou, porventura, guarda do
meu irmão?” O Senhor replicou:
“Que fizeste? A voz do sangue do teu
irmão clama da terra até Mim”» (Gn
4, 9-10).

Caim diz que não sabe o que
aconteceu ao seu irmão, diz que não
é o seu guardião. Não se sente
responsável pela sua vida, pelo seu
destino. Não se sente envolvido. É-
lhe indiferente o seu irmão, apesar
de ambos estarem ligados pela
origem comum. Que tristeza! Que
drama fraterno, familiar, humano!
Esta é a primeira manifestação da
indiferença entre irmãos. Deus, ao
contrário, não é indiferente: o sangue
de Abel tem grande valor aos seus
olhos e pede contas dele a Caim.
Assim, Deus revela-Se, desde o início
da humanidade, como Aquele que se



interessa pelo destino do homem.
Quando, mais tarde, os filhos de
Israel se encontram na escravidão do
Egipto, Deus intervém de novo. Diz a
Moisés: «Eu bem vi a opressão do
meu povo que está no Egipto, e ouvi
o seu clamor diante dos seus
inspectores; conheço, na verdade, os
seus sofrimentos. Desci a fim de o
libertar da mão dos egípcios e de o
fazer subir desta terra para uma
terra boa e espaçosa, para uma terra
que mana leite e mel» (Ex 3, 7-8). É
importante notar os verbos que
descrevem a intervenção de Deus:
Ele observa, ouve, conhece, desce,
liberta. Deus não é indiferente. Está
atento e age.

De igual modo, no seu Filho Jesus,
Deus desceu ao meio dos homens,
encarnou e mostrou-Se solidário com
a humanidade em tudo, excepto no
pecado. Jesus identificava-Se com a
humanidade: «o primogénito de
muitos irmãos» (Rm 8, 29). Não se



contentava em ensinar às multidões,
mas preocupava-Se com elas,
especialmente quando as via
famintas (cf. Mc 6, 34-44) ou sem
trabalho (cf. Mt 20, 3). O seu olhar
não Se fixava apenas nos seres
humanos, mas também nos peixes do
mar, nas aves do céu, na erva e nas
árvores, pequenas e grandes;
abraçava a criação inteira. Ele vê
sem dúvida, mas não Se limita a isso,
pois toca as pessoas, fala com elas,
age em seu favor e faz bem a quem
precisa. Mais ainda, deixa-Se
comover e chora (cf. Jo 11, 33-44). E
age para acabar com o sofrimento, a
tristeza, a miséria e a morte.

Jesus ensina-nos a ser
misericordiosos como o Pai (cf. Lc 6,
36). Na parábola do bom samaritano
(cf. Lc 10, 29-37), denuncia a omissão
de ajuda numa necessidade urgente
dos seus semelhantes: «ao vê-lo,
passou adiante» (Lc 10, 32). Ao
mesmo tempo, com este exemplo,



convida os seus ouvintes, e
particularmente os seus discípulos, a
aprenderem a parar junto dos
sofrimentos deste mundo para os
aliviar, junto das feridas dos outros
para as tratar com os recursos de que
disponham, a começar pelo próprio
tempo apesar das muitas ocupações.
Na realidade, muitas vezes a
indiferença procura pretextos: na
observância dos preceitos rituais, na
quantidade de coisas que é preciso
fazer, nos antagonismos que nos
mantêm longe uns dos outros, nos
preconceitos de todo o género que
impedem de nos fazermos próximo.

A misericórdia é o coração de Deus.
Por isso deve ser também o coração
de todos aqueles que se reconhecem
membros da única grande família
dos seus filhos; um coração que bate
forte onde quer que esteja em jogo a
dignidade humana, reflexo do rosto
de Deus nas suas criaturas. Jesus
adverte-nos: o amor aos outros –



estrangeiros, doentes, encarcerados,
pessoas sem-abrigo, até inimigos – é
a unidade de medida de Deus para
julgar as nossas acções. Disso
depende o nosso destino eterno. Não
é de admirar que o apóstolo Paulo
convide os cristãos de Roma a
alegrar-se com os que se alegram e a
chorar com os que choram (cf. Rm
12, 15), ou recomende aos de Corinto
que organizem colectas em sinal de
solidariedade com os membros
sofredores da Igreja (cf. 1 Cor 16,
2-3). E São João escreve: «Se alguém
possuir bens deste mundo e, vendo o
seu irmão com necessidade, lhe
fechar o seu coração, como é que o
amor de Deus pode permanecer
nele?» (1 Jo 3, 17; cf. Tg 2, 15-16).

É por isso que «é determinante para
a Igreja e para a credibilidade do seu
anúncio que viva e testemunhe, ela
mesma, a misericórdia. A sua
linguagem e os seus gestos, para
penetrarem no coração das pessoas e



desafiá-las a encontrar novamente a
estrada para regressar ao Pai, devem
irradiar misericórdia. A primeira
verdade da Igreja é o amor de Cristo.
E, deste amor que vai até ao perdão e
ao dom de si mesmo, a Igreja faz-se
serva e mediadora junto dos homens.
Por isso, onde a Igreja estiver
presente, aí deve ser evidente a
misericórdia do Pai. Nas nossas
paróquias, nas comunidades, nas
associações e nos movimentos – em
suma, onde houver cristãos –,
qualquer pessoa deve poder
encontrar um oásis de misericórdia».
[20]

Deste modo, também nós somos
chamados a fazer do amor, da
compaixão, da misericórdia e da
solidariedade um verdadeiro
programa de vida, um estilo de
comportamento nas relações de uns
com os outros.[21] Isto requer a
conversão do coração, isto é, que a
graça de Deus transforme o nosso



coração de pedra num coração de
carne (cf. Ez 36, 26), capaz de se abrir
aos outros com autêntica
solidariedade. Com efeito, esta é
muito mais do que um «sentimento
de compaixão vaga ou de
enternecimento superficial pelos
males sofridos por tantas pessoas,
próximas ou distantes».[22] A
solidariedade «é a determinação
firme e perseverante de se empenhar
pelo bem comum, ou seja, pelo bem
de todos e de cada um, porque todos
nós somos verdadeiramente
responsáveis por todos»,[23] porque
a compaixão brota da fraternidade.

Assim entendida, a solidariedade
constitui a atitude moral e social que
melhor dá resposta à tomada de
consciência das chagas do nosso
tempo e da inegável
interdependência que se verifica
cada vez mais, especialmente num
mundo globalizado, entre a vida do
indivíduo e da sua comunidade num



determinado lugar e a de outros
homens e mulheres no resto do
mundo.[24]

Fomentar uma cultura de
solidariedade e misericórdia para
se vencer a indiferença

6. A solidariedade como virtude
moral e comportamento social, fruto
da conversão pessoal, requer
empenho por parte duma
multiplicidade de sujeitos que detêm
responsabilidades de carácter
educativo e formativo.

Penso em primeiro lugar nas
famílias, chamadas a uma missão
educativa primária e imprescindível.
Constituem o primeiro lugar onde se
vivem e transmitem os valores do
amor e da fraternidade, da
convivência e da partilha, da atenção
e do cuidado pelo outro. São também
o espaço privilegiado para a
transmissão da fé, a começar por
aqueles primeiros gestos simples de



devoção que as mães ensinam aos
filhos.[25]

Quanto aos educadores e formadores
que têm a difícil tarefa de educar as
crianças e os jovens, na escola ou nos
vários centros de agregação infantil e
juvenil, devem estar cientes de que a
sua responsabilidade envolve as
dimensões moral, espiritual e social
da pessoa. Os valores da liberdade,
respeito mútuo e solidariedade
podem ser transmitidos desde a mais
tenra idade. Dirigindo-se aos
responsáveis das instituições que
têm funções educativas, Bento XVI
afirmava: «Possa cada ambiente
educativo ser lugar de abertura ao
transcendente e aos outros; lugar de
diálogo, coesão e escuta, onde o
jovem se sinta valorizado nas suas
capacidades e riquezas interiores e
aprenda a apreciar os irmãos. Possa
ensinar a saborear a alegria que
deriva de viver dia após dia a
caridade e a compaixão para com o



próximo e de participar activamente
na construção duma sociedade mais
humana e fraterna».[26]

Também os agentes culturais e dos
meios de comunicação social têm
responsabilidades no campo da
educação e da formação,
especialmente na sociedade actual
onde se vai difundindo cada vez mais
o acesso a instrumentos de
informação e comunicação. Antes de
mais nada, é dever deles colocar-se
ao serviço da verdade e não de
interesses particulares. Com efeito,
os meios de comunicação «não só
informam, mas também formam o
espírito dos seus destinatários e,
consequentemente, podem concorrer
notavelmente para a educação dos
jovens. É importante ter presente a
ligação estreitíssima que existe entre
educação e comunicação: de facto, a
educação realiza-se por meio da
comunicação, que influi positiva ou
negativamente na formação da



pessoa».[27] Os agentes culturais e
dos meios de comunicação social
deveriam também vigiar por que
seja sempre lícito, jurídica e
moralmente, o modo como se obtêm
e divulgam as informações.

A paz, fruto duma cultura de
solidariedade, misericórdia e
compaixão

7. Conscientes da ameaça duma
globalização da indiferença, não
podemos deixar de reconhecer que,
no cenário acima descrito, inserem-
se também numerosas iniciativas e
acções positivas que testemunham a
compaixão, a misericórdia e a
solidariedade de que o homem é
capaz.

Quero recordar alguns exemplos de
louvável empenho, que demonstram
como cada um pode vencer a
indiferença, quando opta por não
afastar o olhar do seu próximo, e
constituem passos salutares no



caminho rumo a uma sociedade mais
humana.

Há muitas organizações não-
governamentais e grupos sócio-
caritativos, dentro da Igreja e fora
dela, cujos membros, por ocasião de
epidemias, calamidades ou conflitos
armados, enfrentam fadigas e
perigos para cuidar dos feridos e
doentes e para sepultar os mortos. Ao
lado deles, quero mencionar as
pessoas e as associações que
socorrem os emigrantes que
atravessam desertos e sulcam mares
à procura de melhores condições de
vida. Estas acções são obras de
misericórdia corporal e espiritual,
sobre as quais seremos julgados no
fim da nossa vida.

Penso também nos jornalistas e
fotógrafos, que informam a opinião
pública sobre as situações difíceis
que interpelam as consciências, e
naqueles que se comprometem na



defesa dos direitos humanos, em
particular os direitos das minorias
étnicas e religiosas, dos povos
indígenas, das mulheres e das
crianças, e de quantos vivem em
condições de maior vulnerabilidade.
Entre eles, contam-se também muitos
sacerdotes e missionários que, como
bons pastores, permanecem junto
dos seus fiéis e apoiam-nos sem olhar
a perigos e adversidades, em
particular durante os conflitos
armados.

Além disso, quantas famílias, no
meio de inúmeras dificuldades
laborais e sociais, se esforçam
concretamente, à custa de muitos
sacrifícios, por educar os seus filhos
«contracorrente» nos valores da
solidariedade, da compaixão e da
fraternidade! Quantas famílias
abrem os seus corações e as suas
casas a quem está necessitado, como
os refugiados e os emigrantes! Quero
agradecer de modo particular a todas



as pessoas, famílias, paróquias,
comunidades religiosas, mosteiros e
santuários que responderam
prontamente ao meu apelo a acolher
uma família de refugiados.[28]

Quero, enfim, mencionar os jovens
que se unem para realizar projectos
de solidariedade, e todos aqueles que
abrem as suas mãos para ajudar o
próximo necessitado nas suas
cidades, no seu país ou noutras
regiões do mundo. Quero agradecer e
encorajar todos aqueles que estão
empenhados em acções deste género,
mesmo sem gozar de publicidade: a
sua fome e sede de justiça serão
saciadas, a sua misericórdia far-lhes-
á encontrar misericórdia e, como
obreiros da paz, serão chamados
filhos de Deus (cf. Mt 5, 6-9).

A paz, sob o signo do Jubileu da
Misericórdia

8. No espírito do Jubileu da
Misericórdia, cada um é chamado a



reconhecer como se manifesta a
indiferença na sua vida e a adoptar
um compromisso concreto que
contribua para melhorar a realidade
onde vive, a começar pela própria
família, a vizinhança ou o ambiente
de trabalho.

Também os Estados são chamados a
cumprir gestos concretos, actos
corajosos a bem das pessoas mais
frágeis da sociedade, como os
reclusos, os migrantes, os
desempregados e os doentes.

Relativamente aos reclusos, urge em
muitos casos adoptar medidas
concretas para melhorar as suas
condições de vida nos
estabelecimentos prisionais,
prestando especial atenção àqueles
que estão privados da liberdade à
espera de julgamento,[29]tendo em
mente a finalidade reabilitativa da
sanção penal e avaliando a
possibilidade de inserir nas



legislações nacionais penas
alternativas à detenção carcerária.
Neste contexto, desejo renovar às
autoridades estatais o apelo a abolir
a pena de morte, onde ainda estiver
em vigor, e a considerar a
possibilidade duma amnistia.

Quanto aos migrantes, quero dirigir
um convite a repensar as legislações
sobre as migrações, de modo que
sejam animadas pela vontade de dar
hospitalidade, no respeito pelos
recíprocos deveres e
responsabilidades, e possam facilitar
a integração dos migrantes. Nesta
perspectiva, dever-se-ia prestar
especial atenção às condições para
conceder a residência aos migrantes,
lembrando-se de que a
clandestinidade traz consigo o risco
de os arrastar para a criminalidade.

Desejo ainda, neste Ano Jubilar,
formular um premente apelo aos
líderes dos Estados para que



realizem gestos concretos a favor dos
nossos irmãos e irmãs que sofrem
pela falta de trabalho, terra e tecto.
Penso na criação de empregos dignos
para contrastar a chaga social do
desemprego, que lesa um grande
número de famílias e de jovens e tem
consequências gravíssimas no bom
andamento da sociedade inteira. A
falta de trabalho afecta, fortemente,
o sentido de dignidade e de
esperança, e só parcialmente é que
pode ser compensada pelos
subsídios, embora necessários, para
os desempregados e suas famílias.
Especial atenção deveria ser
dedicada às mulheres – ainda
discriminadas, infelizmente, no
campo laboral – e a algumas
categorias de trabalhadores, cujas
condições são precárias ou perigosas
e cujos salários não são adequados à
importância da sua missão social.

Finalmente, quero convidar à
realização de acções eficazes para



melhorar as condições de vida dos
doentes, garantindo a todos o acesso
aos cuidados sanitários e aos
medicamentos indispensáveis para a
vida, incluindo a possibilidade de
tratamentos domiciliários.

E, estendendo o olhar para além das
próprias fronteiras, os líderes dos
Estados são chamados também a
renovar as suas relações com os
outros povos, permitindo a todos
uma efectiva participação e inclusão
na vida da comunidade
internacional, para que se realize a
fraternidade também dentro da
família das nações.

Nesta perspectiva, desejo dirigir um
tríplice apelo: apelo a abster-se de
arrastar os outros povos para
conflitos ou guerras que destroem
não só as suas riquezas materiais,
culturais e sociais, mas também – e
por longo tempo – a sua integridade
moral e espiritual; apelo ao



cancelamento ou gestão sustentável
da dívida internacional dos Estados
mais pobres; apelo à adopção de
políticas de cooperação que, em vez
de submeter à ditadura dalgumas
ideologias, sejam respeitadoras dos
valores das populações locais e, de
maneira nenhuma, lesem o direito
fundamental e inalienável dos
nascituros à vida.

Confio estas reflexões, juntamente
com os melhores votos para o novo
ano, à intercessão de Maria
Santíssima, Mãe solícita pelas
necessidades da humanidade, para
que nos obtenha de seu Filho Jesus,
Príncipe da Paz, a satisfação das
nossas súplicas e a bênção do nosso
compromisso diário por um mundo
fraterno e solidário.

Vaticano, no dia da Solenidade da
Imaculada Conceição da Virgem
Santa Maria e da Abertura do Jubileu



Extraordinário da Misericórdia, 8 de
Dezembro de 2015.

FRANCISCUS

[1] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 1.

[2] Cf. ibid., 3.

[3] Bula de proclamação do Jubileu
Extraordinário da Misericórdia 
Misericordiae Vultus, 14-15.

[4] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate, 43.

[5] Cf. ibid., 16.

[6] Carta enc. Populorum progressio,
42.

[7] «A sociedade cada vez mais
globalizada torna-nos vizinhos, mas
não nos faz irmãos. A razão, por si

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


só, é capaz de ver a igualdade entre
os homens e estabelecer uma
convivência cívica entre eles, mas
não consegue fundar a
fraternidade» (Bento XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate, 19).

[8] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 60.

[9]Cf. ibid., 54.

[10] Mensagem para a Quaresma de
2015.

[11] Cf. Carta enc. Laudato si’, 92.

[12] Cf. ibid., 51.

[13] Discurso por ocasião dos votos de
Bom Ano Novo ao Corpo Diplomático
acreditado junto da Santa Sé, 7 de
Janeiro de 2013.

[14] Ibidem.

[15] Cf. Bento XVI, Discurso durante o
Dia de reflexão, diálogo e oração pela

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_a_uma_economia_da_exclus%C3%A3o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_a_uma_economia_da_exclus%C3%A3o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html


paz e a justiça no mundo, Assis, 27 de
Outubro de 2011.

[16] Cf. Exort. ap. Evangelii gaudium,
217-237.

[17] «Enquanto não se eliminar a
exclusão e a desigualdade dentro da
sociedade e entre os vários povos
será impossível desarreigar a
violência. Acusam-se da violência os
pobres e as populações mais pobres,
mas, sem igualdade de
oportunidades, as várias formas de
agressão e de guerra encontrarão um
terreno fértil que, mais cedo ou mais
tarde, há-de provocar a explosão.
Quando a sociedade – local, nacional
ou mundial – abandona na periferia
uma parte de si mesma, não há
programas políticos, nem forças da
ordem ou serviços secretos que
possam garantir indefinidamente a
tranquilidade. Isto não acontece
apenas porque a desigualdade social
provoca a reacção violenta de

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social


quantos são excluídos do sistema,
mas porque o sistema social e
económico é injusto na sua raiz.
Assim como o bem tende a difundir-
se, assim também o mal consentido,
que é a injustiça, tende a expandir a
sua força nociva e a minar,
silenciosamente, as bases de
qualquer sistema político e social,
por mais sólido que pareça» (Exort.
ap.Evangelii gaudium, 59).

[18] Cf. Carta enc. Laudato si’, 31; 48.

[19] Mensagem para o Dia Mundial da
Paz de 2015, 2.

[20] Bula de proclamação do Jubileu
Extraordinário da Misericórdia 
Misericordiae Vultus, 12.

[21] Cf. ibid., 13.

[22] João Paulo II, Carta enc. 
Sollecitudo rei socialis, 38.

[23] Ibidem.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html


[24] Cf. Ibidem.

[25] Cf. Catequese, na Audiência
Geral de 7 de Janeiro de 2015.

[26] Mensagem para o Dia Mundial da
Paz de 2012, 2.

[27] Ibidem.

[28] Cf. Angelus de 6 de Setembro de
2015.

[29] Cf. Discurso à delegação da
Associação Internacional de Direito
Penal, 23 de Outubro de 2014.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-

papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/
(21/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-papa-francisco-dia-mundial-paz-2016/

	"Vence a indiferença e conquista a Paz"

