
opusdei.org

Mensagem do Santo
Padre para o VII Dia
Mundial dos Pobres
(2023)

O Papa Francisco deseja que no
VII Dia Mundial dos Pobres, que
se celebra no domingo anterior
à festa de Cristo Rei (19 de
novembro de 2023), nos
reunamos «ao redor da sua
Mesa para voltar a receber
d’Ele o dom e o compromisso de
viver a pobreza e servir os
pobres».

19/11/2023



1. O Dia Mundial dos Pobres, sinal
fecundo da misericórdia do Pai, vem
pela sétima vez alentar o caminho
das nossas comunidades. Trata-se
duma ocorrência que se está a
radicar progressivamente na
pastoral da Igreja, fazendo-a
descobrir cada vez mais o conteúdo
central do Evangelho.

Empenhamo-nos todos os dias no
acolhimento dos pobres, mas não
basta; a pobreza permeia as nossas
cidades como um rio que engrossa
sempre mais até extravasar; e parece
submergir-nos, pois o grito dos
irmãos e irmãs que pedem ajuda,
apoio e solidariedade ergue-se cada
vez mais forte.

Por isso, no domingo que antecede a
festa de Jesus Cristo, Rei do Universo,
reunimo-nos ao redor da sua Mesa
para voltar a receber d’Ele o dom e o
compromisso de viver a pobreza e
servir os pobres.

https://opusdei.org/pt-pt/tag/dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/solenidade-de-cristo-rei/


«Nunca afastes de algum pobre o teu
olhar» (Tb 4, 7). Esta recomendação
ajuda-nos a compreender a essência
do nosso testemunho. Deter-se no 
Livro de Tobite, um texto pouco
conhecido do Antigo Testamento,
eloquente e cheio de sabedoria,
permitir-nos-á penetrar melhor no
conteúdo que o autor sagrado deseja
transmitir.

Abre-se diante de nós uma cena de
vida familiar: um pai, Tobite,
despede-se do filho, Tobias, que está
prestes a iniciar uma longa viagem.
O velho Tobite teme não voltar a ver
o filho e, por isso, deixa-lhe o seu
«testamento espiritual». Foi
deportado para Nínive e agora está
cego; é, por conseguinte, duplamente
pobre, mas sempre viveu com a
certeza que o próprio nome exprime:
«O Senhor foi o meu bem».

Este homem que sempre confiou no
Senhor, deseja, como um bom pai,



deixar ao filho não tanto bens
materiais, mas sobretudo o
testemunho do caminho que há de
seguir na vida. Por isso diz-lhe:
«Lembra-te sempre, filho, do Senhor,
nosso Deus, em todos os teus dias,
evita o pecado e observa os seus
mandamentos. Pratica a justiça em
todos os dias da tua vida e não andes
pelos caminhos da injustiça» (Tb 4,
5).

2. Como salta à vista, a recordação,
que o velho Tobite pede ao filho para
guardar, não se reduz simplesmente
a um ato da memória nem a uma
oração dirigida a Deus. Faz
referência a gestos concretos, que
consistem em praticar boas obras e
viver com justiça. E a exortação
torna-se ainda mais específica: «Dá
esmolas, conforme as tuas posses.
Nunca afastes de algum pobre o teu
olhar, e nunca se afastará de ti o
olhar de Deus» (Tb 4, 7).



Muito surpreendem as palavras
deste velho sábio. Não esqueçamos,
de facto, que Tobite perdeu a vista
precisamente depois de ter praticado
um ato de misericórdia. Como ele
próprio conta, desde a juventude que
se dedicou a obras de caridade,
«dando muitas esmolas aos meus
irmãos, os da minha nação que
comigo tinham sido levados cativos
para a terra dos assírios, em Nínive
(…), fornecendo pão aos esfomeados
e vestindo os nus e, se encontrava
morto alguém da minha linhagem,
atirado para junto dos muros de
Nínive, dava-lhe sepultura» (Tb 1,
3.17).

Por causa deste seu testemunho de
caridade, viu-se privado de todos os
seus bens pelo rei, ficando na
pobreza completa. Mas, o Senhor
precisava ainda dele! Foi-lhe
devolvido o seu lugar de
administrador e ele não teve medo
de continuar o seu estilo de vida.



Ouçamos a sua história, que hoje nos
fala também a nós: «Pela festa do
Pentecostes, que é a nossa festa das
Semanas, mandei preparar um bom
almoço e reclinei-me para comer.
Mas, ao ver a mesa coberta com
tantas comidas finas, disse a Tobias:
“Filho, vai procurar, entre os nossos
irmãos cativos em Nínive, um pobre
que seja de coração fiel, e trá-lo para
que participe da nossa refeição. Eu
espero por ti, meu filho”» (Tb 2, 1-2).

Como seria significativo se, no Dia
dos Pobres, esta preocupação de
Tobite fosse também a nossa! Ou
seja, convidar para partilhar o
almoço dominical, depois de ter
partilhado a Mesa Eucarística. A
Eucaristia celebrada tornar-se-ia
realmente critério de comunhão.
Aliás, se ao redor do altar do Senhor
temos consciência de sermos todos
irmãos e irmãs, quanto mais visível
se tornaria esta fraternidade,



compartilhando a refeição festiva
com quem carece do necessário!

Tobias fez como o pai lhe dissera,
mas voltou com a notícia de que um
pobre fora morto e deixado no meio
da praça. Sem hesitar, o velho Tobite
levantou-se da mesa e foi enterrar
aquele homem. Voltando cansado
para casa, adormeceu no pátio;
caíram-lhe nos olhos excrementos de
pássaros, e ficou cego (cf. Tb 2, 1-10).
Ironia do destino! Pratica um gesto
de caridade e sucede-lhe uma
desgraça...

Apetece-nos pensar assim, mas a fé
ensina-nos a ir mais a fundo. A
cegueira de Tobite tornar-se-á a sua
força para reconhecer ainda melhor
tantas formas de pobreza ao seu
redor. E, mais tarde, o Senhor
providenciará a devolver ao velho
pai a vista e a alegria de rever o filho
Tobias. Quando chegou este
momento, «Tobite lançou-se-lhe ao



pescoço e, chorando, disse: “Vejo-te,
filho, tu que és a luz dos meus olhos!”
E continuou: “Bendito seja Deus e
bendito o seu grande nome! Benditos
os seus santos anjos! Que seu nome
esteja sobre nós e benditos sejam
todos os seus anjos, pelos séculos sem
fim! Ele puniu-me, mas eis que volto
a ver Tobias, o meu filho”» (Tb 11,
13-14).

3. Podemos questionar-nos: Donde
tira Tobite a coragem e a força
interior que lhe permitem servir a
Deus no meio dum povo pagão e
amar o próximo até ao ponto de pôr
em risco a própria vida? Estamos
diante dum exemplo extraordinário:
Tobite é um marido fiel e um pai
carinhoso; foi deportado para longe
da sua terra e sofre injustamente; é
perseguido pelo rei e pelos vizinhos
de casa... Apesar de ânimo tão bom, é
posto à prova. Como muitas vezes
nos ensina a Sagrada Escritura, Deus
não poupa as provações a quem



pratica o bem. E porquê? Não o faz
para nos humilhar, mas para tornar
firme a nossa fé n’Ele.

Tobite, no período da provação,
descobre a própria pobreza, que o
torna capaz de reconhecer os pobres.
É fiel à Lei de Deus e observa os
mandamentos, mas para ele isto não
basta. A solicitude operosa para com
os pobres torna-se-lhe possível,
porque experimentou a pobreza na
própria pele. Por isso, as palavras
que dirige ao filho Tobias constituem
a sua verdadeira herança: «Nunca
afastes de algum pobre o teu
olhar» (Tb 4, 7).

Enfim, quando nos deparamos com
um pobre, não podemos virar o olhar
para o lado oposto, porque
impediríamos a nós próprios de
encontrar o rosto do Senhor Jesus. E
notemos bem aquela expressão «de 
algum pobre», de todo o pobre. Cada
um deles é nosso próximo. Não



importa a cor da pele, a condição
social, a proveniência... Se sou pobre,
posso reconhecer de verdade quem é
o irmão que precisa de mim. Somos
chamados a ir ao encontro de todo o
pobre e de todo o tipo de pobreza,
sacudindo de nós mesmos a
indiferença e a naturalidade com que
defendemos um bem-estar ilusório.

4. Vivemos um momento histórico
que não favorece a atenção aos mais
pobres. O volume sonoro do apelo ao
bem-estar é cada vez mais alto,
enquanto se põe o silenciador
relativamente às vozes de quem vive
na pobreza. Tende-se a ignorar tudo
o que não se enquadre nos modelos
de vida pensados sobretudo para as
gerações mais jovens, que são as
mais frágeis perante a mudança
cultural em curso. Coloca-se entre
parênteses aquilo que é desagradável
e causa sofrimento, enquanto se
exaltam as qualidades físicas como
se fossem a meta principal a



alcançar. A realidade virtual
sobrepõe-se à vida real, e acontece
cada vez mais facilmente
confundirem-se os dois mundos. Os
pobres tornam-se imagens que até
podem comover por alguns
momentos, mas quando os
encontramos em carne e osso pela
estrada, sobrevêm o fastídio e a
marginalização. A pressa,
companheira diária da vida, impede
de parar, socorrer e cuidar do outro.
A parábola do bom samaritano (cf. 
Lc 10, 25-37) não é história do
passado; desafia o presente de cada
um de nós. Delegar a outros é fácil;
oferecer dinheiro para que outros
pratiquem a caridade é um gesto
generoso; envolver-se pessoalmente
é a vocação de todo o cristão.

5. Damos graças ao Senhor porque
há tantos homens e mulheres que
vivem a dedicação aos pobres e
excluídos e a partilha com eles;
pessoas de todas as idades e



condições sociais que praticam a
hospitalidade e se empenham junto
daqueles que se encontram em
situações de marginalização e
sofrimento. Não são super-homens,
mas «vizinhos de casa» que
encontramos cada dia e que, no
silêncio, se fazem pobres com os
pobres. Não se limitam a dar
qualquer coisa: escutam, dialogam,
procuram compreender a situação e
as suas causas, para dar conselhos
adequados e indicações justas. Estão
atentos tanto à necessidade material
como à espiritual, ou seja, à
promoção integral da pessoa.

O Reino de Deus torna-se presente e
visível neste serviço generoso e
gratuito; é realmente como a
semente que caiu na boa terra da
vida destas pessoas, e dá fruto (cf. Lc
8, 4-15). A gratidão a tantos
voluntários deve fazer-se oração
para que o seu testemunho possa ser
fecundo.



6. No 60º aniversário da Encíclica 
Pacem in terris, é urgente retomar as
palavras do Santo Papa João XXIII
quando escrevia: «O ser humano tem
direito à existência, à integridade
física, aos recursos correspondentes
a um digno padrão de vida: tais são
especialmente a nutrição, o
vestuário, a moradia, o repouso, a
assistência sanitária, os serviços
sociais indispensáveis. Segue-se daí,
que a pessoa tem também o direito
de ser amparada em caso de doença,
de invalidez, de viuvez, de velhice, de
desemprego forçado, e em qualquer
outro caso de privação dos meios de
sustento por circunstâncias
independentes da sua vontade» (n.
11).

Quanto trabalho temos ainda pela
frente para tornar realidade estas
palavras, inclusive através dum sério
e eficaz empenho político e
legislativo! Não obstante os limites e
por vezes as lacunas da política para

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt.html


ver e servir o bem comum, possa
desenvolver-se a solidariedade e a
subsidiariedade de muitos cidadãos
que acreditam no valor do empenho
voluntário de dedicação aos pobres.
Isto, naturalmente sem deixar de
estimular e fazer pressão para que as
instituições públicas cumpram do
melhor modo possível o seu dever.
Mas não adianta ficar passivamente
à espera de receber tudo «do alto». E,
quem vive em condição de pobreza,
seja também envolvido e apoiado
num processo de mudança e
responsabilização.

7. Mais uma vez, infelizmente, temos
de constatar novas formas de
pobreza que se vêm juntar às outras
descritas já anteriormente. Penso de
modo particular nas populações que
vivem em cenários de guerra,
especialmente nas crianças privadas
dum presente sereno e dum futuro
digno. Ninguém poderá jamais
habituar-se a esta situação;



mantenhamos viva toda a tentativa
para que a paz se afirme como dom
do Senhor Ressuscitado e fruto do
empenho pela justiça e o diálogo.

Não posso esquecer as especulações,
em vários setores, que levam a um
aumento dramático dos preços,
deixando muitas famílias numa
indigência ainda maior. Os salários
esgotam-se rapidamente, forçando a
privações que atentam contra a
dignidade de cada pessoa. Se, numa
família, se tem de escolher entre o
alimento para se nutrir e os remédios
para se curar, então deve fazer-se
ouvir a voz de quem clama pelo
direito a ambos os bens, em nome da
dignidade da pessoa humana.

Além disso, como não assinalar a
desordem ética que marca o mundo
do trabalho? O tratamento desumano
reservado a muitos trabalhadores e
trabalhadoras; a remuneração não
equivalente ao trabalho realizado; o



flagelo da precariedade; as
demasiadas vítimas de incidentes,
devidos muitas vezes à mentalidade
que privilegia o lucro imediato em
detrimento da segurança... Voltam à
mente as palavras de São João Paulo
II: «O primeiro fundamento do valor
do trabalho é o próprio homem. (...)
O homem está destinado e é
chamado ao trabalho, contudo antes
de mais nada o trabalho é “para o
homem”, e não o homem “para o
trabalho”» (Enc. Laborem exercens,
6).

8. Este elenco, já em si mesmo
dramático, dá conta apenas de modo
parcial das situações de pobreza que
fazem parte da nossa vida diária.
Não posso deixar de fora, em
particular, uma forma de mal-estar
que aparece cada dia mais evidente e
que atinge o mundo juvenil. Quantas
vidas frustradas e até suicídios de
jovens, iludidos por uma cultura que
os leva a sentirem-se «inacabados» e

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html


«falidos». Ajudemo-los a reagir a
estas instigações nocivas, para que
cada um possa encontrar a estrada
que deve seguir para adquirir uma
identidade forte e generosa.

É fácil cair na retórica, quando se
fala dos pobres. Tentação insidiosa é
também parar nas estatísticas e nos
números. Os pobres são pessoas, têm
rosto, uma história, coração e alma.
São irmãos e irmãs com os seus
valores e defeitos, como todos, e é
importante estabelecer uma relação
pessoal com cada um deles.

O Livro de Tobias ensina-nos a ser
concretos no nosso agir com e pelos
pobres. É uma questão de justiça que
nos obriga a todos a procurar-nos e
encontrar-nos reciprocamente,
favorecendo a harmonia necessária
para que uma comunidade se possa
identificar como tal. Portanto,
interessar-se pelos pobres não se
esgota em esmolas apressadas; pede



para restabelecer as justas relações
interpessoais que foram afetadas
pela pobreza. Assim «não afastar o
olhar do pobre» leva a obter os
benefícios da misericórdia, da
caridade que dá sentido e valor a
toda a vida cristã.

9. Que a nossa solicitude pelos
pobres seja sempre marcada pelo
realismo evangélico. A partilha deve
corresponder às necessidades
concretas do outro, e não ao meu
supérfluo de que me quero libertar.
Também aqui é preciso
discernimento, sob a guia do Espírito
Santo, para distinguir as verdadeiras
exigências dos irmãos do que
constitui as nossas aspirações. Aquilo
de que seguramente têm urgente
necessidade é da nossa humanidade,
do nosso coração aberto ao amor.
Não esqueçamos: «Somos chamados
a descobrir Cristo neles: não só a
emprestar-lhes a nossa voz nas suas
causas, mas também a ser seus



amigos, a escutá-los, a compreendê-
los e a acolher a misteriosa sabedoria
que Deus nos quer comunicar
através deles» (Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 198). A fé ensina-
nos que todo o pobre é filho de Deus
e que, nele ou nela, está presente
Cristo: «Sempre que fizestes isto a
um destes meus irmãos mais
pequeninos, a Mim mesmo o
fizestes» (Mt 25, 40).

10. Este ano completam-se 150 anos
do nascimento de Santa Teresa do
Menino Jesus. Numa página da sua 
História de uma alma, deixou escrito:
«Compreendo agora que a caridade
perfeita consiste em suportar os
defeitos dos outros, em não se
escandalizar com as suas fraquezas,
em edificar-se com os mais pequenos
atos de virtude que se lhes vir
praticar; mas compreendi, sobretudo,
que a caridade não deve ficar
encerrada no fundo do coração:
“Ninguém, disse Jesus, acende uma

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus


candeia para a colocar debaixo do
alqueire, mas coloca-a sobre o
candelabro para alumiar todos os
que estão em casa”. Creio que essa
luz representa a caridade, que deve
iluminar e alegrar, não só os que são
mais queridos, mas todos aqueles
que estão na casa, sem excetuar
ninguém» (Manuscrito C, 12rº: 
História de uma alma, Avessadas
2005, 255-256).

Nesta casa que é o mundo, todos têm
direito de ser iluminados pela
caridade, ninguém pode ser privado
dela. Possa a tenacidade do amor de
Santa Teresinha inspirar os nossos
corações neste Dia Mundial, ajudar-
nos a «nunca afastar de algum pobre
o olhar» e a mantê-lo sempre fixo no
rosto humano e divino do Senhor
Jesus Cristo.

Roma – São João de Latrão, na
Memória de Santo António, Patrono
dos pobres, 13 de junho de 2023.



Francisco

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-
santo-padre-para-o-vii-dia-mundial-dos-

pobres-2023/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-santo-padre-para-o-vii-dia-mundial-dos-pobres-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-santo-padre-para-o-vii-dia-mundial-dos-pobres-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-santo-padre-para-o-vii-dia-mundial-dos-pobres-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-santo-padre-para-o-vii-dia-mundial-dos-pobres-2023/

	Mensagem do Santo Padre para o VII Dia Mundial dos Pobres (2023)

