
opusdei.org

Mensagem do Papa
Francisco para o VI
Dia Mundial dos
Pobres (13/11/2022)

O Papa Francisco deseja que o
sexto Dia Mundial dos Pobres,
que se celebra este domingo,
seja «uma oportunidade de
graça, para fazermos um exame
de consciência pessoal e
comunitário, interrogando-nos
se a pobreza de Jesus Cristo é a
nossa fiel companheira de
vida».

13/11/2022



1. «Jesus Cristo (…) fez-Se pobre por
vós» (2 Cor 8, 9). Com estas palavras,
o apóstolo Paulo dirige-se aos
cristãos de Corinto para
fundamentar o seu compromisso de
solidariedade para com os irmãos
necessitados. O Dia Mundial dos
Pobres torna este ano como uma
sadia provocação para nos ajudar a
refletir sobre o nosso estilo de vida e
as inúmeras pobrezas da hora atual.

Há alguns meses, o mundo estava a
sair da tempestade da pandemia,
mostrando sinais de recuperação
económica que se esperava voltasse a
trazer alívio a milhões de pessoas
empobrecidas pela perda do
emprego. Abria-se uma nesga de céu
sereno que, sem esquecer a tristeza
pela perda dos próprios entes
queridos, prometia ser possível
tornar finalmente às relações
interpessoais diretas, encontrar-se
sem embargos nem restrições. Mas
eis que uma nova catástrofe assomou

https://opusdei.org/pt-pt/tag/dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/dia-mundial-dos-pobres/


ao horizonte, destinada a impor ao
mundo um cenário diferente.

A guerra na Ucrânia veio juntar-se às
guerras regionais que, nestes anos,
têm produzido morte e destruição.
Aqui, porém, o quadro apresenta-se
mais complexo devido à intervenção
direta duma «superpotência», que
pretende impor a sua vontade contra
o princípio da autodeterminação dos
povos. Vemos repetir-se cenas de
trágica memória e, mais uma vez, as
ameaças recíprocas de alguns
poderosos abafam a voz da
humanidade que implora paz.

2. Quantos pobres gera a insensatez
da guerra! Para onde quer que
voltemos o olhar, constata-se como
os mais atingidos pela violência
sejam as pessoas indefesas e frágeis.
Deportação de milhares de pessoas,
sobretudo meninos e meninas, para
os desenraizar e impor-lhes outra
identidade. Voltam a ser atuais as



palavras do Salmista perante a
destruição de Jerusalém e o exílio
dos judeus: «Junto aos rios da
Babilónia nos sentamos a chorar, /
recordando-nos de Sião. / Nos
salgueiros das suas margens /
penduramos as nossas harpas. / Os
que nos levaram para ali cativos /
pediam-nos um cântico; / e os nossos
opressores, uma canção de alegria /
(...). Como poderíamos nós cantar um
cântico do Senhor, / estando numa
terra estranha?» (Sal 137, 1-4).

Milhões de mulheres, crianças e
idosos veem-se constrangidos a
desafiar o perigo das bombas para
pôr a vida a salvo, procurando abrigo
como refugiados em países vizinhos.
Entretanto, aqueles que permanecem
nas zonas de conflito têm de
conviver diariamente com o medo e
a carência de comida, água, cuidados
médicos e sobretudo com a falta de
afeto familiar. Nestes momentos, a
razão fica obscurecida e quem sofre



as consequências é uma multidão de
gente simples, que vem juntar-se ao
número já elevado de pobres. Como
dar uma resposta adequada que leve
alívio e paz a tantas pessoas,
deixadas à mercê da incerteza e da
precariedade?

3. Neste contexto tão desfavorável,
situa-se o VI Dia Mundial dos Pobres,
com o convite – tomado do apóstolo
Paulo – a manter o olhar fixo em
Jesus, que, «sendo rico, Se fez pobre
por vós, para vos enriquecer com a
sua pobreza» (2 Cor 8, 9). Na sua
visita a Jerusalém, Paulo encontrara
Pedro, Tiago e João, que lhe tinham
pedido para não esquecer os pobres.
De facto, a comunidade de Jerusalém
debatia-se com sérias dificuldades
devido à carestia que assolara o país.
O Apóstolo preocupou-se
imediatamente em organizar uma
grande coleta a favor daqueles
pobres. Os cristãos de Corinto
mostraram-se muito sensíveis e



disponíveis. Por indicação de Paulo,
em cada primeiro dia da semana
recolhiam quanto haviam
conseguido poupar e todos foram
muito generosos.

Como se o tempo tivesse parado
naquele momento, também nós, cada
domingo, durante a celebração da
Santa Missa, cumprimos o mesmo
gesto, colocando em comum as
nossas ofertas para que a
comunidade possa prover às
necessidades dos mais pobres. É um
sinal que os cristãos sempre
cumpriram com alegria e sentido de
responsabilidade, para que a
nenhum irmão e irmã faltasse o
necessário. Já o testemunhava no
século II São Justino que, ao
descrever ao imperador Antonino
Pio a celebração dominical dos
cristãos, escrevia: «No dia do Sol,
como é chamado, reúnem-se num
mesmo lugar os habitantes, quer das
cidades quer dos campos, e leem-se,



na medida em que o tempo o
permite, ora os comentários dos
Apóstolos ora os escritos dos
Profetas. (…) Seguidamente, a cada
um dos presentes se distribui e faz
participante dos dons sobre os quais
foi pronunciada a ação de graças, e
dos mesmos se envia aos ausentes
por meio dos diáconos. Os que
possuem bens em abundância dão
livremente o que lhes parece bem, e
o que se recolhe põe-se à disposição
daquele que preside. Este socorre os
órfãos e viúvas e os que, por motivo
de doença ou qualquer outra razão,
se encontram em necessidade, assim
como os encarcerados e hóspedes
que chegam de viagem; numa
palavra, ele toma sobre si o encargo
de todos os necessitados» (Primeira
Apologia, LXVII, 1-6).

4. Voltando à comunidade de Corinto,
sucedeu que, depois do entusiasmo
inicial, começou a esmorecer o
empenho, e a iniciativa proposta pelo



Apóstolo perdeu impulso. Este é o
motivo que leva Paulo a escrever
com grande paixão, relançando a
coleta, «para que, como fostes
prontos no querer, também o sejais
no executar, conforme as vossas
possibilidades» (2 Cor 8, 11).

Neste momento, penso na
disponibilidade que, nos últimos
anos, moveu populações inteiras
para abrir as portas a fim de acolher
milhões de refugiados das guerras no
Médio Oriente, na África Central e,
agora, na Ucrânia. As famílias
abriram as suas casas para deixar
entrar outras famílias, e as
comunidades acolheram
generosamente muitas mulheres e
crianças para lhes proporcionar a
devida dignidade. Mas quanto mais
se alonga o conflito, tanto mais se
agravam as suas consequências. Os
povos que acolhem têm cada vez
mais dificuldade em dar
continuidade à ajuda; as famílias e as



comunidades começam a sentir o
peso duma situação que vai além da
emergência. Este é o momento de
não ceder, mas de renovar a
motivação inicial. O que começamos
precisa de ser levado a cabo com a
mesma responsabilidade.

5. Com efeito, a solidariedade é
precisamente partilhar o pouco que
temos com quantos nada têm, para
que ninguém sofra. Quanto mais
cresce o sentido de comunidade e
comunhão como estilo de vida, tanto
mais se desenvolve a solidariedade.
Aliás, deve-se considerar que há
países onde, nas últimas décadas, se
verificou um significativo
crescimento do bem-estar de muitas
famílias, que alcançaram um estado
de vida seguro. Trata-se dum
resultado positivo da iniciativa
privada e de leis que sustentaram o
crescimento económico, aliado a um
incentivo concreto às políticas
familiares e à responsabilidade



social. Possa este património de
segurança e estabilidade alcançado
ser agora partilhado com quantos
foram obrigados a deixar as suas
casas e o seu país para se salvarem e
sobreviverem. Como membros da
sociedade civil, mantenhamos vivo o
apelo aos valores da liberdade,
responsabilidade, fraternidade e
solidariedade; e, como cristãos,
encontremos sempre na caridade, na
fé e na esperança o fundamento do
nosso ser e da nossa atividade.

6. É interessante notar que o
Apóstolo não quer obrigar os
cristãos, forçando-os a uma obra de
caridade; de facto, escreve: «Não o
digo como quem manda». O que ele
pretende é «pôr à prova a
sinceridade do amor» demonstrado
pelos Coríntios na atenção e
solicitude pelos pobres (cf. 2 Cor 8, 8).
Na base do pedido de Paulo, está
certamente a necessidade de ajuda
concreta, mas a sua intenção vai



mais longe. Convida a realizar a
coleta, para que seja sinal do amor
testemunhado pelo próprio Jesus.
Enfim, a generosidade para com os
pobres encontra a sua motivação
mais forte na opção do Filho de Deus
que quis fazer-Se pobre.

Na realidade, o Apóstolo não hesita
em afirmar que esta opção de Cristo,
este seu «despojamento», é uma
«graça» – aliás, é «a graça de Nosso
Senhor Jesus Cristo» (2 Cor 8, 9) – e só
acolhendo-a é que podemos dar
expressão concreta e coerente à
nossa fé. O ensinamento de todo o
Novo Testamento revela a propósito
uma especial unanimidade, como se
verifica nesta passagem da Carta do
apóstolo Tiago sobre a Palavra que
foi semeada nos crentes: «Tendes de
a pôr em prática e não apena ouvi-la,
enganando-vos a vós mesmos.
Porque, quem se contenta com ouvir
a palavra, sem a pôr em prática,
assemelha-se a alguém que



contempla a sua fisionomia num
espelho; mal acaba de se contemplar,
sai dali e esquece-se de como era.
Aquele, porém, que medita com
atenção a lei perfeita, a lei da
liberdade, e nela persevera – não
com quem a ouve e logo se esquece,
mas como quem a cumpre – esse
encontrará a felicidade ao pô-la em
prática» (1, 22-25).

7. No caso dos pobres, não servem
retóricas, mas arregaçar as mangas e
pôr em prática a fé através dum
envolvimento direto, que não pode
ser delegado a ninguém. Às vezes,
porém, pode sobrevir uma forma de
relaxamento que leva a assumir
comportamentos incoerentes, como
no caso da indiferença em relação
aos pobres. Além disso acontece que
alguns cristãos, devido a um apego
excessivo ao dinheiro, fiquem
empantanados num mau uso dos
bens e do património. São situações



que manifestam uma fé frágil e uma
esperança fraca e míope.

Sabemos que o problema não está no
dinheiro em si, pois faz parte da vida
diária das pessoas e das relações
sociais. Devemos refletir, sim, sobre
o valor que o dinheiro tem para nós:
não pode tornar-se um absoluto,
como se fosse o objetivo principal.
Um tal apego impede de ver, com
realismo, a vida de todos os dias e
ofusca o olhar, impedindo de
reconhecer as necessidades dos
outros. Nada de mais nocivo poderia
acontecer a um cristão e a uma
comunidade do que ser ofuscados
pelo ídolo da riqueza, que acaba por
acorrentar a uma visão efémera e
falhada da vida.

Entretanto não se trata de ter um
comportamento assistencialista com
os pobres, como muitas vezes
acontece; naturalmente é necessário
empenhar-se para que a ninguém



falte o necessário. Não é o ativismo
que salva, mas a atenção sincera e
generosa que me permite aproximar
dum pobre como de um irmão que
me estende a mão para que acorde
do torpor em que caí. Por isso,
«ninguém deveria dizer que se
mantém longe dos pobres, porque as
suas opções de vida implicam prestar
mais atenção a outras incumbências.
Esta é uma desculpa frequente nos
ambientes académicos, empresariais
ou profissionais, e até mesmo
eclesiais. (…) Ninguém pode sentir-se
exonerado da preocupação pelos
pobres e pela justiça
social» (Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 201). Urge
encontrar estradas novas que
possam ir além da configuração
daquelas políticas sociais
«concebidas como uma política para
os pobres, mas nunca com os pobres,
nunca dos pobres e muito menos
inserida num projeto que reúna os
povos» (Francisco, Carta enc. Fratelli

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#169


tutti, 169). Em vez disso, é preciso
tender para assumir a atitude do
Apóstolo, que podia escrever aos
Coríntios: «Não se trata de, ao aliviar
os outros, vos fazer entrar em
apuros, mas sim de que haja
igualdade» (2 Cor 8, 13).

8. Estamos diante dum paradoxo,
que, hoje como no passado, é difícil
de aceitar, porque embate na lógica
humana: há uma pobreza que nos
torna ricos. Recordando a «graça» de
Jesus Cristo, Paulo quer confirmar o
que o próprio Senhor pregou, ou
seja, que a verdadeira riqueza não
consiste em acumular «tesouros na
terra, onde a traça e a ferrugem os
corroem e os ladrões arrombam os
muros, a fim de os roubar» (Mt 6, 19),
mas, antes, no amor recíproco que
nos faz carregar os fardos uns dos
outros, para que ninguém seja
abandonado ou excluído. A
experiência de fragilidade e
limitação, que vivemos nestes

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#169


últimos anos e, agora, a tragédia
duma guerra com repercussões
globais, devem ensinar-nos
decididamente uma coisa: não
estamos no mundo para sobreviver,
mas para que, a todos, seja
consentida uma vida digna e feliz. A
mensagem de Jesus mostra-nos o
caminho e faz-nos descobrir a
existência duma pobreza que
humilha e mata, e há outra pobreza –
a d’Ele – que liberta e nos dá
serenidade.

A pobreza que mata é a miséria, filha
da injustiça, da exploração, da
violência e da iníqua distribuição dos
recursos. É a pobreza desesperada,
sem futuro, porque é imposta pela
cultura do descarte que não oferece
perspetivas nem vias de saída. É a
miséria que, enquanto constringe à
condição de extrema indigência,
afeta também a dimensão espiritual,
que, apesar de muitas vezes ser
transcurada, não é por isso que deixa



de existir ou de contar. Quando a
única lei passa a ser o cálculo do
lucro no fim do dia, então deixa de
haver qualquer freio na adoção da
lógica da exploração das pessoas: os
outros não passam de meios. Deixa
de haver salário justo, horário justo
de trabalho e criam-se novas formas
de escravidão, suportada por pessoas
que, sem alternativa, devem aceitar
este veneno de injustiça a fim de
ganhar o mínimo para comer.

Ao contrário, pobreza libertadora é
aquela que se nos apresenta como
uma opção responsável para alijar da
estiva quanto há de supérfluo e
apostar no essencial. De facto, pode-
se individuar facilmente o sentido de
insatisfação que muitos
experimentam, porque sentem que
lhes falta algo de importante e
andam à sua procura como
extraviados sem rumo. Desejosos de
encontrar o que os possa saciar,
precisam de ser encaminhados para



os humildes, os frágeis, os pobres
para compreenderem finalmente
aquilo de que tinham
verdadeiramente necessidade.
Encontrar os pobres permite acabar
com tantas ansiedades e medos
inconsistentes, para atracar àquilo
que verdadeiramente importa na
vida e que ninguém nos pode roubar:
o amor verdadeiro e gratuito. Na
realidade, os pobres, antes de ser
objeto da nossa esmola, são sujeitos
que ajudam a libertar-nos das
armadilhas da inquietação e da
superficialidade.

Um padre e doutor da Igreja, São
João Crisóstomo, em cujos escritos se
encontram fortes denúncias contra o
comportamento dos cristãos para
com os mais pobres, escrevia: «Se
não consegues acreditar que a
pobreza te faça tornar rico, pensa no
teu Senhor e deixa de duvidar
quanto a isso. Se Ele não tivesse sido
pobre, tu não serias rico; trata-se de



algo extraordinário: que da pobreza
tenha derivado riqueza abundante.
Aqui Paulo entende por “riquezas” o
conhecimento da piedade, a
purificação dos pecados, a justiça, a
santificação e milhares doutras
coisas boas que nos foram dadas
agora e para sempre. Tudo isto, o
temos graças à pobreza» (Homilias
sobre a II Carta aos Coríntios, 17, 1).

9. O texto do Apóstolo a que se refere
este VI Dia Mundial dos Pobres
apresenta o grande paradoxo da vida
de fé: a pobreza de Cristo torna-nos
ricos. Se Paulo pôde comunicar este
ensinamento – e a Igreja difundi-lo e
testemunhá-lo ao longo dos séculos –
é porque Deus, em seu Filho Jesus,
escolheu e seguiu esta estrada. Se Ele
Se fez pobre por nós, então a nossa
própria vida ilumina-se e
transforma-se, adquirindo um valor
que o mundo não conhece nem pode
dar. A riqueza de Jesus é o seu amor,
que não se fecha a ninguém mas vai



ao encontro de todos, sobretudo de
quantos estão marginalizados e
desprovidos do necessário. Por amor,
despojou-Se a Si mesmo e assumiu a
condição humana. Por amor, fez-Se
servo obediente, até à morte e morte
de cruz (cf. Flp 2, 6-8). Por amor, fez-
Se «pão de vida» (Jo 6, 35), para que a
ninguém falte o necessário, e possa
encontrar o alimento que nutre para
a vida eterna.Também em nossos
dias parece difícil, como foi então
para os discípulos do Senhor, aceitar
este ensinamento (cf. Jo 6, 60); mas a
palavra de Jesus é clara. Se
quisermos que a vida vença a morte
e que a dignidade seja resgatada da
injustiça, o caminho a seguir é o
d’Ele: é seguir a pobreza de Jesus
Cristo, partilhando a vida por amor,
repartindo o pão da própria
existência com os irmãos e irmãs, a
começar pelos últimos, por aqueles
que carecem do necessário, para que
se crie a igualdade, os pobres sejam



libertos da miséria e os ricos da
vaidade, ambos sem esperança.

10. No passado dia 15 de maio, 
canonizei o Irmão Carlos de
Foucauld, um homem que, tendo
nascido rico, renunciou a tudo para
seguir Jesus e com Ele tornar-se
pobre e irmão de todos. A sua vida
eremita, primeiro em Nazaré e
depois no deserto do Saara, feita de
silêncio, oração e partilha, é um
testemunho exemplar da pobreza
cristã. Ajudar-nos-á a meditação
destas suas palavras: «Não
desprezemos os pobres, os humildes,
os operários; são não só nossos
irmãos em Deus, mas também os que
mais perfeitamente imitam a Jesus
na sua vida exterior. Eles
apresentam-nos perfeitamente Jesus,
o Operário de Nazaré. São
primogénitos entre os eleitos, os
primeiros chamados ao berço do
Salvador. Foram a companhia
habitual de Jesus, desde o seu

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2022/5/15/canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2022/5/15/canonizzazione.html


nascimento até à sua morte (…).
Honremo-los, honremos neles as
imagens de Jesus e dos seus santos
progenitores (…). Tomemos para nós
[a condição] que Ele tomou para Si
(…). Nunca deixemos de ser, em tudo,
pobres, irmãos dos pobres,
companheiros dos pobres; sejamos os
mais pobres dos pobres, como Jesus,
e como Ele amemos os pobres e
rodeemo-nos deles» ( Comentário ao
Evangelho de Lucas, Meditação 263)
[1]. Para o Irmão Carlos, estas não
eram apenas palavras, mas estilo
concreto de vida, que o levou a
partilhar com Jesus o dom da própria
existência.

Oxalá este VI Dia Mundial dos Pobres
se torne uma oportunidade de graça,
para fazermos um exame de
consciência pessoal e comunitário,
interrogando-nos se a pobreza de
Jesus Cristo é a nossa fiel
companheira de vida.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/20220613-messaggio-vi-giornatamondiale-poveri-2022.html#_ftn1


Roma, São João de Latrão, na
Memória de Santo António, 13 de
junho de 2022.

FRANCISCO

[1] Meditação n. 263, sobre Lc 2, 8-20:
C.De Foucauld, A Bondade de Deus.
Meditações sobre os santos
Evangelhos, I, Nouvelle Cité –
Montrouge 1996, 214-216.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-
papa-francisco-para-o-6o-dia-mundial-

dos-pobres-13-11-2022/ (29/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/20220613-messaggio-vi-giornatamondiale-poveri-2022.html#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-6o-dia-mundial-dos-pobres-13-11-2022/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-6o-dia-mundial-dos-pobres-13-11-2022/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-6o-dia-mundial-dos-pobres-13-11-2022/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-6o-dia-mundial-dos-pobres-13-11-2022/

	Mensagem do Papa Francisco para o VI Dia Mundial dos Pobres (13/11/2022)

