
opusdei.org

Meditação sobre a
paz

Reflexão para meditar sobre a
paz. Os temas propostos são:
bem-aventurados os pacíficos;
ajudar com o realismo da
oração; criar a paz a partir da
família.

28/03/2022

Bem-aventurados os pacíficos.
Ajudar com o realismo da
oração.
Criar a paz a partir da família.

• 
• 

• 



(Meditação sobre a paz, no contexto
do apelo da Conferência Episcopal)

«Ao ver a multidão, Jesus subiu a um
monte. Depois de se ter sentado, os
discípulos aproximaram-se dele.
Então tomou a palavra e começou a
ensiná-los, dizendo: Felizes os
pacificadores, porque serão
chamados filhos de Deus» (Mt 5,
1-2.9). No Evangelho de S. Mateus, o
Senhor, antes de confirmar as suas
palavras com prodígios, ensina-nos
com as bem-aventuranças o caminho
da felicidade na terra e no céu. A
rota, embora possa surpreender, não
é senão a de ser pobre de espírito,
preocupar-se pelo sofrimento dos
outros, procurar aa justiça, ter um
coração limpo, não devolver mal com
mal… E, também, ser uma pessoa
construtora de paz.

https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/comunicado-da-conselho-permanente-da-cep/


S. Paulo VI, em meados dos anos
setenta, dizia que «infelizmente, à
medida que a trágica experiência da
última guerra mundial declina na
esfera das recordações, se verifica
uma recrudescência de espírito
contencioso entre as Nações»[1]. S.
João Paulo II, constatando um
ambiente semelhante, em finais de
1989 manifestou que «a memória
vigilante do passado devia conseguir
que os nossos contemporâneos
estivessem atentos aos abusos
sempre possíveis no uso da
liberdade, que a geração desta época
conquistou à custa de tantos
sacrifícios. O frágil equilíbrio da paz
– continuava – poderia ver-se
comprometido se nas consciências se
despertassem males como o ódio
racial, o menosprezo dos
estrangeiros, a segregação dos
doentes ou dos anciãos, aa exclusão
dos pobres ou o recurso à violência
privada e coletiva»[2]. E já nos nossos
dias, o Papa Francisco, tendo em



mente tanto os conflitos em diversas
partes do mundo, como a
interdependência sempre crescente
entre países, afirmou que se podia
falar de uma «guerra mundial aos
pedaços»[3]. Neste contexto, como
fazer vida própria daquelas palavras
de paz que Jesus dirigiu aos seus
discípulos? Como podemos ser essas
pessoas pacíficas que procuram
atingir a bem-aventurança?

«Que formosos são sobre os montes
os pés do mensageiro que anuncia a
paz» (Is 52, 7), diz o profeta Isaías
referindo-se a Cristo e, n´Ele, a todos
os que queremos seguir o seu
caminho. Perante a impotência e a
incompreensão que a violência pode
gerar, somos chamados a ser
semeadores de esperança. «A
realização da paz depende sobretudo
do reconhecimento de que somos,
em Deus, uma única família humana
(…) A paz não é um sonho, nem uma
utopia; a paz é possível»[4], animava



Bento XVI. No seu discurso das bem -
aventuranças, Jesus une a paz à
filiação comum: «Ou somos irmãos
ou tudo desaba»[5].

«PAZ, VERDADE, unidade, justiça.
Que difícil parece por vezes o
trabalho de superar as barreiras, que
impedem o convívio entre os
homens! – dizia S. Josemaria –. E,
contudo, nós, os cristãos somos
chamados a realizar esse grande
milagre da fraternidade»[6]. Deus,
desde os primeiros tempos, quis
revelar aa tristeza que surge da
violência entre os seus filhos. «Onde
está o teu irmão?» (Gn 4, 9), pergunta
a Caim no livro do Génesis; trata-se
de uma interrogação que ressoa ao
longo dos séculos, recordando-nos a
tarefa de cuidar dos nos
acompanham nesta terra. Esse
«milagre da fraternidade» espera a



nossa colaboração, o nosso empenho
positivo, uma vez que todos podemos
ajudar de algum modo. Em primeiro
lugar, Deus conta com as nossas
orações; se repararmos bem, na
santa Missa rogamos
incessantemente pela paz.

É natural que, ao saber-nos filhos de
um mesmo Pai, nos interessem as
coisas que sucedem em qualquer
ponto do planeta. Viver a comunhão
dos santos faz-nos experimentar
como próprio o destino de muitas
outras pessoas. Num mundo
interligado e de modo quase
imediato, é compreensível querer
saber sempre o que acontece, estar
atentos aos meios de comunicação
que nos aproximam desses lugares.
No entanto, pode acontecer que «a
velocidade a que se sucedem as
comunicações supere a nossa
capacidade de reflexão e de juízo (...).
O mundo da comunicação pode
ajudar-nos a crescer ou, pelo



contrário, a desorientar-nos»[7]. Neste
contexto, ao mesmo tempo que se
impõe uma responsabilidade pessoal
de aprender a informar-se bem e não
só superficialmente, sem violentar a
realidade, também pode ser bom
estar atentos a uma possível
desordem ao querer saber tudo, em
tempo real, ou querer ter a maior
quantidade possível de pormenores.
O prelado do Opus Dei, referindo-se a
profissionais de comunicação,
afirmava que só «um comunicador
sereno pode infundir o sentido
cristão no fluxo inevitavelmente
veloz da opinião pública»[8]. De modo
análogo, só um consumidor sereno
de notícias poderá assimilar a
informação com um sentido cristão.

«A compreensão começa quando
procuramos ver pessoas concretas (e
não "massas") no centro de cada
relacionamento comunicativo,
mesmo que essas pessoas não
estejam fisicamente presentes. Nós



não as vemos, mas elas estão lá, com
toda a sua dignidade, especialmente
quando são mais vulneráveis»[9]. Este
equilíbrio para nos informarmos
sobre conflitos pode ser conseguido
se vivermos o realismo que nos dá
uma vida de oração e de caridade
com os mais próximos; um realismo
formado no silêncio e na vida
concreta, que impulsiona o nosso
desejo de servir, aqui e agora, no
meio da nossa família e da nossa
profissão. A vida contemplativa leva-
nos a ocupar-nos do que realmente
podemos mudar: primeiro em nós
próprios e, depois, no ambiente que
nos rodeia, para encher tudo de paz.

«NÃO PAGUEIS a ninguém o mal com
o mal – diz S. Paulo aos Romanos –:
interessai-vos pelo que é bom diante
de todos os homens. Tanto quanto
for possível e de vós dependa, vivei



em paz com todos os homens» (Rm
12, 17-18). O nosso anseio por que
chegue a paz a tantos lugares do
mundo pode ser um bom impulso
para fazer o mesmo no nosso
ambiente. Talvez também vivamos as
nossas pequenas batalhas
domésticas, ou inimizades com
pessoas que vemos dia a dia. A
sabedoria do povo judeu recolhia a
seguinte máxima: «É uma glória para
o homem afastar-se das contendas,
porém, os insensatos envolvem-se
nelas» (Pr 20, 3), e isto sucede tanto a
nível político como a nível
doméstico. S. João Paulo II, que foi
designado como Papa da família, via
que é justamente nesse meio que se
pode semear um futuro de paz para o
mundo: «Os meninos aprendem
muito cedo a conhecer a vida.
Observam e imitam o modo de agir
dos adultos. Aprendem rapidamente
o amor e o respeito pelos outros, mas
assimilam, com a mesma prontidão,
o veneno da violência e do ódio. A



experiência tida em família –
continuava a dizer o santo Papa
polaco – influenciará intensamente
os comportamentos que assumirão
quando adultos. Portanto, se a
família é o primeiro lugar onde se
abrem ao mundo, ela deve ser para
eles a primeira escola de paz»[10].

«Tanto a paz como a guerra estão
dentro de nós»[11], escreveu S.
Josemaria. «Se a origem donde brota
a violência é o coração humano,
então é fundamental começar por
percorrer a senda da não-violência
dentro da família (…). Esta constitui o
cadinho indispensável no qual
cônjuges, pais e filhos, irmãos e
irmãs aprendem a comunicar e a
cuidar uns dos outros
desinteressadamente e onde os
atritos, ou mesmo os conflitos, devem
ser superados, não pela força, mas
com o diálogo, o respeito, a busca do
bem do outro, a misericórdia e o
perdão. A partir da família, a alegria



do amor propaga-se pelo mundo,
irradiando para toda a sociedade»[12].
O fundador do Opus Dei, na sua
busca de paz, recorria a Maria; n´Ela
podemos encontrar, primeiro, a
nossa paz interior e, subindo em
escalada, a paz no nosso ambiente,
no nosso trabalho, na nossa cidade.
«Santa Maria é (e assim a invoca a
Igreja) a Rainha da paz. Por isso,
quando se agitar a tua alma, ou o
ambiente familiar ou profissional, a
convivência na sociedade ou entre os
povos, não cesses de aclamá-la com
esse título: "Regina pacis, ora pro
nobis!", Rainha da paz, roga por nós!
Experimentaste-o alguma vez,
quando perdeste a tranquilidade?...
Surpreender-te-ás com a sua
imediata eficácia»[13].

[1] S. Paulo VI, Mensagem, 1-I-1974



[2] S. João Paulo II, Carta apostólica,
27-VIII-1989.

[3] Francisco, Fratelli tutti, n. 259.

[4] Bento XVI, Mensagem, 1-I-2013.

[5] Francisco, Videomensagem, 4-
II-2022.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
157.

[7] Francisco, Mensagem, 1-VI-2014.

[8] Fernando Ocáriz, Discurso na
Universidade Pontifícia da Santa
Cruz, 19-IV-2018.

[9] Ibid.

[10] S. João Paulo II, Mensagem, 1-
I-1996.

[11] S. Josemaria, Sulco, n. 852.

[12] Francisco, Mensagem, 1-I-2017.

[13] S. Josemaria, Sulco, n. 874.

https://opusdei.org/pt-pt/article/mons-ocariz-a-serenidade-permite-dar-profundidade-ao-trabalho
https://opusdei.org/pt-pt/article/mons-ocariz-a-serenidade-permite-dar-profundidade-ao-trabalho
https://opusdei.org/pt-pt/article/mons-ocariz-a-serenidade-permite-dar-profundidade-ao-trabalho


Andrés Cárdenas

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-

sobre-a-paz/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-sobre-a-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-sobre-a-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-sobre-a-paz/

	Meditação sobre a paz

