
opusdei.org

Áudio do Prelado e
texto em português
(19 de março de
2020): São José e a
segurança do
impossível

Na festa de São José, o Prelado
do Opus Dei convida-nos a ter
«a segurança do impossível»,
como tinha o santo patriarca,
«homem do sorriso permanente
e do encolher de ombros».
Meditação pregada na Igreja
Prelatícia de Santa Maria da
Paz (Roma, 19 de março de
2020)



19/03/2020

Meditação pregada na Igreja
Prelatícia de Santa Maria da Paz
(Roma, 19 de março de 2020)

A segunda leitura da Missa de hoje
fala-nos sobre esta grande solenidade
de São José – que tem tanto
significado para nós e para toda a
Igreja – apresenta-nos, em primeiro
lugar, a figura de Abraão. Este
grande patriarca, que a Igreja
também considerou mais tarde como
nosso pai na fé.

São Paulo diz na Epístola aos
Romanos que vamos ler hoje, que
Abraão, «na esperança, acreditou
contra toda a esperança». E ele
acreditava contra toda a esperança
que seria pai de muitos povos, e com
essa atitude conseguiu ser
justificado.



Conhecemos bem a história de
Abraão: essa disponibilidade à
vontade de Deus quando era uma
vontade que não era muito
compreensível humanamente. Ser
pai de muitos povos, nas
circunstâncias da idade em que se
encontrava. Depois, partiu para um
lugar desconhecido, confiando que
Deus lhe mostraria em cada
momento o que tinha de fazer. Uma
grande fé.

Esta figura é-nos apresentada hoje na
liturgia como um preâmbulo de São
José, o grande patriarca do Novo
Testamento, nosso pai e senhor São
José. Vemos também aqui a grande fé
de São José.

E agora, na nossa oração, dirigimo-
nos a São José e pedimos-lhe que
obtenha para nós uma fé muito
grande. Ele, a quem chamamos pai e
senhor, pedimos-lhe que obtenha
para nós uma fé incondicional, uma



fé que nos leve a uma confiança
completa no Senhor, uma adesão
total.

Hoje, na Missa, pode-se optar entre
dois evangelhos possíveis. São
Mateus conta-nos como São José
enfrentou um mistério, o grande
mistério da Encarnação.
Humanamente falando, descobre-o e,
como é justo, não quer denunciar
Maria, quer deixá-la em segredo. Mas
depois tem um sonho. Um sonho em
que lhe é transmitido o Mistério:
«“Porque o que nela se gerou vem do
Espírito Santo. Ela dará à luz um
Filho, e tu Lhe darás o nome de Jesus,
porque Ele salvará o seu povo dos
seus pecados”. Quando José acordou,
fez o que o Anjo do Senhor lhe
ordenara». Certamente, é um sonho
especial acompanhado por toda a
graça de Deus para a sua
compreensão.



Sabemos muito bem qual foi a
atitude de São José diante de
fenómenos extraordinários: o
nascimento de Jesus, depois de ter
preparado tudo com muito amor. De
Nazaré têm de ir a Belém, onde não
encontram lugar; mais à frente, têm
que ir a correr de noite para o Egito,
fugindo. Ele, que tinha ouvido do
Anjo que este Menino é aquele que
salvará o seu povo dos seus pecados.
No entanto, não é capaz de se salvar,
tem de fugir. Com grande incerteza,
porque não lhe é dito: «Vai para o
Egito por um tempo determinado»;
mas: «Vai para lá até que eu te diga».
Podem ser meses, podem ser anos,
podem ser semanas... é a
disponibilidade diante do que o
Senhor nos pede, quando aquilo que
Ele nos propõe não é claro,
imprevisível, quando o futuro se
torna um pouco incontrolável. Mas aí
está a fé, a fé de confiar no Senhor.



Em muitas ocasiões nas nossas vidas
também encontraremos momentos –
provavelmente não tão
extraordinários – em que, de alguma
forma, teremos de colocar em
primeiro plano a nossa confiança no
Senhor. Vamos-lhe pedir por todos,
especialmente hoje a São José: que
confiemos em nosso Senhor. E que
confiemos no Senhor através dos
meios pelos quais quer comunicar
connosco. São José poderia ter
pensado: «[Tive] um sonho, sonhei
isto, mas já me irão dizer mais
claramente o que tenho que fazer».

Uma grande fé. E depois, aquele
regresso do Egipto. Obedecer
também pensando, assumindo a
responsabilidade, tomando a
iniciativa de regressar a Nazaré, em
vez de ficar em Belém. Esta é a
obediência da fé. Confiar, confiar no
Senhor. Senhor, ajuda-nos a confiar
em Ti. Confiar em tudo o que nos
vem da sua providência, mesmo



quando é extraordinário. Para que
saibamos como obedecer. Para que,
sabendo como obedecer por amor,
possamos ser livres.

Uma obediência que não é parar de
pensar. O nosso Padre [São
Josemaria], referindo-se a São José,
disse-nos numa homilia que, nas
diversas circunstâncias da sua vida,
o patriarca não renunciou a pensar,
nem abandonou a sua
responsabilidade. Portanto, a nossa
obediência aos planos de Deus, em
coisas grandes e pequenas, tem de
ser baseada na liberdade e, portanto,
na responsabilidade, em fazer as
coisas porque queremos. Porque
queremos, e por isso seremos sempre
livres. Quantas vezes já meditamos
sobre isso, seguindo os ensinamentos
do nosso Padre. Não somos livres
simplesmente pela capacidade de
escolher entre uma coisa ou outra:
somos livres porque podemos amar,
porque podemo-nos sentir – como o



nosso Padre também disse – livres
como pássaros. Também somos
livres nestas circunstâncias, nas
quais estamos encerrados pelo
coronavírus. Somos livres como
pássaros, porque podemos amar.

Podemos amar e, portanto, fazer
tudo, sofrer tudo por amor; em
consequência, porque queremos
fazê-lo. São José é para nós também
um modelo na vida diária, na
monotonia da vida ordinária. O
nosso Padre também nos dizia: o que
pode esperar um habitante de uma
aldeia perdida como Nazaré? Só o
trabalho diário, sempre com o
mesmo esforço. E, no final do dia,
uma casa pobre e pequena para
repor as forças e começar o trabalho
do dia seguinte.

É assim que é a nossa vida. Um dia
de trabalho e outro, sem nenhuma
novidade. E, que podemos esperar,
pergunta o nosso Padre, que poderia



esperar São José? E continua: o nome
de José em hebraico significa “Deus
acrescentará”. E Deus acrescenta
dimensões inesperadas à vida santa
daqueles que fazem a sua vontade. O
que é importante, o que dá valor a
tudo, é o divino. E esta é a nossa vida.

Nós Vos agradecemos, Senhor, e Vos
pedimos através da intercessão de
São José, especialmente hoje, para
que nos faça compreender a
grandeza da vida corrente. Aquilo
que já meditamos tantas vezes e que
precisamos de aprender de novo: a
grandeza da vida corrente. E,
concretamente, a grandeza da vida
de trabalho.

Porque Deus, àquela nossa vida
aparentemente monótona,
acrescenta – como disse o nosso
Padre – o elemento divino. E o que é
o divino? O divino é Ele mesmo, o
divino é a sua Presença, a sua Graça;
o divino é a eficácia sobrenatural do



nosso trabalho. É fazer o nosso
trabalho divino, tornando-o uma
realidade santa.

De São José conhecemos poucos
pormenores da sua vida, mas
podemos imaginar o seu trabalho em
Nazaré. Como é que ele trabalharia,
especialmente com Jesus? Nós,
Senhor, queremos trabalhar contigo,
queremos que o nosso trabalho
diário, ordinário e quotidiano tenha
esse suplemento divino, que é acima
de tudo a tua presença. Que
possamos trabalhar contigo, Senhor.
Com palavras ou sem palavras, que
seja algo habitual nos nossos dias e
no nosso trabalho, dizer-Te, Senhor:
“Jesus, vamos fazer isto nós os dois”.
Isto tem de nos dar, por um lado,
alegria, segurança; e, por outro, a
responsabilidade de que não estamos
a fazer algo nosso, sozinhos, mas que
estamos a fazer algo muito de Deus, a
colaborar com Jesus Cristo em tudo o
que fazemos.



Fé: a fé de São José. Esperança: a fé
que é o fundamento da esperança.
Aquela esperança que, como lemos
na Epístola aos Colossenses, é posta
no que «está reservado para nós nos
céus». E aí devemos ver também o
nosso trabalho, na esperança do que
«está reservado para nós nos céus». E
não só agora, quando pela graça e
misericórdia de Deus formos para o
Céu, se formos fiéis, mas já agora o
que nos é reservado no céu é toda a
ajuda de Deus, todo o amor de Deus,
todo este olhar amoroso para o
Senhor em todos os momentos.

Qual é a nossa esperança? O que
esperamos durante o dia? Tantas
coisas. Mas que a nossa esperança
esteja nos céus. Que seja fruto da fé,
esperemos que seja fruto da fé. Que
possamos sempre esperar, com
esperança segura, pelo “divino” nas
nossas vidas.



E isso dar-nos-á também segurança
diante daquilo que nos parece difícil
na nossa própria vida espiritual, que
tantas vezes – diante da consciência
da vocação à santidade – pode-nos
parecer impossível, diante da
experiência – tantas vezes repetida –
das nossas limitações e misérias.
Tantas vezes, humanamente falando,
diremos: “Senhor, isto é impossível;
mas nós, Senhor, pedimos-te, aqui,
diante do corpo do nosso Padre, que
nos dês – como o nosso Padre o fez –
a segurança do impossível”.

Como São José. São José tinha a
segurança do impossível. E esta
certeza também nos fará imitar São
José naquilo que dizia o nosso Padre,
que viu na figura de São José o
homem com o sorriso permanente e
o encolher de ombros. Um encolher
de ombros não de indiferença, mas
de quem pode dizer: “Bem, não
importa [o que está a acontecer],



porque seja o que for, aqui está a
eficácia”.

E o sorriso permanente. No
Evangelho não vemos o sorriso de
São José, mas – como o nosso Padre
fazia – podemos imaginar o seu rosto
amável, simpático, cheio de um
sorriso permanente que dá alegria
aos outros, que dá segurança aos
outros. Também te pedimos, Senhor,
por intercessão de São José, que
sejamos pessoas que sabem sorrir,
que sabem sorrir mesmo quando há
contrariedades, quando encontramos
dificuldades. Sabemos bem, e
teremos experimentado com alguma
frequência, o que o nosso Padre nos
disse: que às vezes um sorriso é a
melhor mortificação. Porque às
vezes é preciso esforço para sorrir,
porque há dificuldades, há
preocupações, há doenças.

Pode ser difícil sorrir. E o sorriso
então, não é uma coisa fictícia. Pode



e deve ser profundamente autêntico,
porque é esse saber sorrir sabendo
que o Senhor está a pôr o “divino”
nas nossas vidas. E saber sorrir
também para ajudar os outros, para
dar segurança, para dar alegria.

Em situações difíceis, devemos saber
sorrir e, sobretudo, rezar. Ontem, o
Papa Francisco, a propósito da
pandemia, fez este convite: «Invoca
sempre São José, sobretudo nos
momentos difíceis, e confia a tua
existência a este grande santo».
Vamos agora também, unindo-nos à
oração do Papa, pedir a São José que
ponha fim a este tempo difícil para
tantas pessoas em todo o mundo.

Fé, esperança e caridade. O amor. A
fé que se manifesta através da
caridade. Podemos imaginar o
carinho de S. José pelo Menino Jesus,
o carinho de S. José por Nossa
Senhora. Um amor repleto de
serviço, de dedicação, de



responsabilidade para cuidar da
Sagrada Família.

E a caridade está relacionada com a
fidelidade, uma fidelidade que hoje
queremos renovar com São José.
Para dizer ao Senhor, uma vez mais:
“Aqui estou, Senhor, para o que
quiseres”. Além disso, agradecendo-
vos, porque estamos muito
conscientes de que esta capacidade
de nos entregarmos ao Senhor, esta
capacidade de nos entregarmos
completamente, é um grande dom
que o Senhor nos dá, que o Senhor
nos oferece.

Bento XVI disse uma vez que a
fidelidade no tempo é o nome do
amor. A renovação da nossa
fidelidade tem de ser algo que surge
do amor, de querer e de desejar a
união com o Senhor e,
consequentemente, de amar os
outros, porque a nossa fidelidade aos
planos de Deus, a fidelidade à nossa



vocação cristã, à nossa vocação à
Obra, é amor ao Senhor, amor aos
outros, renovado no tempo.

Hoje pedimos ao Senhor pela
intercessão de São José, pela
fidelidade de todos, pela renovação
da fidelidade de todos na Obra. Que
todos tenhamos sempre uma
consciência muito viva de que a
fidelidade à nossa vocação é a
fidelidade a Jesus Cristo. É, sim,
fidelidade a um modo de vida, a uma
missão, a um espírito, mas é
fidelidade a Jesus Cristo, de tal
maneira que nos sentimos sempre
muito do Senhor.

São Paulo diz: «Se vivemos, vivemos
para o Senhor, e se morremos,
morremos para o Senhor; portanto,
quer vivamos quer morramos, somos
do Senhor» (Rm 14, 8). A nossa
identidade é que “pertencemos ao
Senhor”.



A nossa fidelidade é reafirmar com
gratidão que “pertencemos ao
Senhor”. E tudo isto também através
da fidelidade ao espírito que
recebemos do nosso Padre: hoje é o
seu santo. É lógico que hoje também
nos dirijamos especialmente à sua
intercessão.

Esta nossa fidelidade que queremos
renovar hoje com uma vontade atual
e forte é a fidelidade ao nosso Padre.
Não vejamos o nosso Padre – não o
vemos assim – como uma figura do
passado, admirável, que nos deixou
alguns escritos maravilhosos.
Vejamos também esta fidelidade,
como disse Paulo VI a D. Álvaro, com
aquele conselho: «Quando tiver de
decidir alguma coisa, pense em como
decidiria o fundador, e acertará». E
D. Álvaro comentou que estava
muito satisfeito com este conselho,
porque era o que habitualmente
procurava fazer.



Que a nossa fidelidade tenha
também esta tonalidade, que para
nós é muito importante, de
fidelidade ao nosso Padre: fomentar
o interesse em conhecê-lo melhor,
em conhecer o seu espírito, os seus
escritos, a sua vida, que nos ajudará
a ser mais fiéis no dia-a-dia, no nosso
trabalho, nas pequenas coisas de
cada dia, no hoje e agora. E, ao
mesmo tempo, ser fiel quando, em
algumas circunstâncias especiais,
particularmente difíceis, se
apresentam a nós, como aconteceu a
São José.

Fidelidade. Fidelidade no tempo é o
nome do amor. E é assim: o nosso
amor é amor de correspondência. E,
portanto, uma grande parte, ou mais
do que uma grande parte, do objeto
fundamental da nossa fé é a fé no
amor de Deus por nós. Para que o
nosso amor, a nossa fidelidade seja
correspondência: saber que somos
amados pelo Senhor. Como o nosso



Padre nos disse, e como já dissemos
antes, devemos reconhecer que
somos olhados por Deus em todos os
momentos, sempre. Que nunca
estejamos sozinhos, não só porque
estamos rodeados de pessoas que nos
amam: é que o Senhor está sempre
connosco. O Senhor está tão
connosco que nós somos d'Ele: 
Domini sumus.

É por isso que a fidelidade deve ser
uma fidelidade cheia de alegria. E é
assim. E hoje, enquanto renovamos a
nossa fidelidade, queremos que ela
seja também uma renovação da
alegria com que encaramos tudo o
que temos nas nossas mãos, no
trabalho, nas circunstâncias atuais
tão peculiares por causa da
epidemia. Devemos viver com
alegria.

Viver com alegria, com aquele
sorriso permanente de São José,
porque é isso que o Senhor quer. Ser



fiel ao Senhor é também ser feliz.
Quando não estamos contentes, não
estamos a ser fiéis, porque o Senhor
quer a nossa alegria: «Que a minha
alegria esteja em vós e a vossa
alegria seja completa» (Jo 15,11).

É bom pensar que Deus quer que
sejamos felizes, que estejamos
alegres. E não apenas isso, mas Ele
dá-nos todos os meios para sermos
felizes. Dá-nos, acima de tudo, a sua
presença, o seu amor, a sua
companhia.

E com esta fé, com esta esperança,
com esta caridade, com esta
correspondência fiel, queremos que
seja uma fidelidade apostólica. Não
pode ser de outra forma. A nossa
identificação com Cristo conduz
necessariamente a uma preocupação
pelas almas, que de uma forma
especial colocámos ontem nas mãos
de São José. E que hoje, com palavras
do nosso Padre, dizemos a nosso



Senhor, colocando São José como
nosso intercessor: «Almas, almas de
apóstolo, são para ti, são para a tua
glória». Repitamo-lo muitas vezes
hoje: «Almas, almas de apóstolo, são
para ti, são para a tua glória».
Percorrendo o mundo, porque o
mundo inteiro é nosso – o Senhor no-
lo deu em herança –, percorrendo o
mundo desde a América do Norte,
América do Sul, Ásia, África, Europa,
Oceânia: «Almas, almas de apóstolo,
são para ti, são para a tua glória».

Terminamos a meditação, pedindo a
São José, a Maria, nossa Mãe, e com
Maria e José a Jesus, a esta trindade
da terra (Jesus, Maria e José): que nos
levem sempre pela mão à Trindade
do Céu, a esse nosso Deus a quem
pertencemos. Domini sumus, "somos
do Senhor».



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-s-
jose-19-marco-2020-prelado-opus-dei/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-s-jose-19-marco-2020-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-s-jose-19-marco-2020-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacao-s-jose-19-marco-2020-prelado-opus-dei/

	Áudio do Prelado e texto em português (19 de março de 2020): São José e a segurança do impossível

