
opusdei.org

Maria, Mãe de
misericórdia

No Magnificat, Santa Maria
canta a misericórdia, o amor
alegre de Deus que vem
devolver a felicidade a um
mundo entristecido. Ela é a
primeira Filha da misericórdia
de Deus; e ao mesmo tempo que
é Filha, é Mãe do Deus de
misericórdia: por isso lhe
chamamos Mater misericordiæ.

05/11/2016

Quando Gabriel lhe comunica a
notícia alegre, o evangelion que, da



humildade de um povo da Galileia,
mudará para sempre a vida dos
homens[1], «a Senhora do doce
nome, Maria, está recolhida em
oração»[2]. O Senhor também
escutou Isabel, diz o anjo à Virgem,
antes de se retirar. Santa Maria
pondera uns instantes as palavras de
Gabriel: brota no seu interior uma
alegria que lhe dilata a alma e que,
simultaneamente, a recolhe em
adoração do Deus escondido, latens
Deitas[3], que agora alberga no seu
seio.

Pouco tempo depois, está já a sair
para a montanha: a sua prima talvez
necessite que lhe dê una mão; e,
ainda mais, necessita também ela de
a ir ver, porque não cabe na sua
alegria e não sabe de mais ninguém
com quem possa partilhar esse feliz
segredo, para além de José. Santa
Maria é já nesse momento «imagem
da futura Igreja que, no seu seio, leva



a esperança do mundo pelos montes
da história»[4].

Se ninguém como uma mãe se
apercebe da alegria de viver que
palpita num recém-nascido, a
felicidade da Virgem e da sua prima,
que as vizinhas de Ain Karim
desconhecem, é muito mais intensa:
Deus tomou a iniciativa; escolheu a
terra fértil da sua generosidade e do
seu abandono, e inaugurou nelas
[Maria e Isabel] a verdadeira
primavera da história. Enquanto o
grande mundo procura viver das
suas alegrias incertas, neste canto da
Judeia estala, silenciosamente, a
alegria de Deus. São Lucas conta-nos
que, Maria ao saudar Isabel, São João
Batista dá um salto de alegria no seio
da Mãe. Como o profeta David
bailava e brincava à volta da Arca da
Aliança, assim também agora o
maior de «entre os nascidos de
mulher», aquele que é «mais do que
um profeta» (Mt 11,9.11), salta à



chegada de Santa Maria, a nova Arca
da Aliança. Também nisto, o Batista é
precursor do Filho de David; como
dirá de si mesmo ao cabo dos anos,
ele é «o amigo do esposo, que (…) se
alegra com a voz do esposo» (Jo 3,29).
E já agora, ao ouvir a Mãe do Esposo,
movido pelo Espírito Santo, é profeta,
sem palavras, da alegria do
Evangelho.

O meu espírito alegra-se em Deus

«O Senhor, teu Deus, está no meio de
ti como poderoso Salvador. Ele
desfrutará de ti com alegria, renovar-
te-á o Seu amor, regozijar-se-á em ti
com canto alegre, como nos dias de
festa» (So 3,17-18). São Lucas tinha
bem presente o profeta Sofonias
quando relatava estes momentos da
vida da Virgem. A alegria, íntima e
transbordante ao mesmo tempo, que
Santa Maria conteve nos seus dias de
viagem a partir de Nazaré, e que se
contagia instantaneamente a Santa



Isabel e a São João, encontra agora o
seu canal no Magnificat, canto de
alegria e de misericórdia[5]. «A nossa
Mãe meditou longamente as palavras
das mulheres e dos homens santos
do Antigo Testamento, que
esperavam o Salvador e os
acontecimentos de que foram
protagonistas. Admirou (…) o
derrame da misericórdia de Deus
sobre o seu povo, tantas vezes
ingrato. Ao considerar esta ternura
do Céu, incessantemente renovada,
brota o afeto do seu Coração
imaculado: a minha alma glorifica o
Senhor»[6].

«O meu espírito alegra-se em Deus
meu salvador». Santa Maria é filha
de um povo mediterrânico, de uma
terra onde se canta e se dança: a sua
emoção íntima, que vem do fundo da
alma, exterioriza-se em gestos e
exclamações. «Às vezes não vos
bastará falar, tereis necessidade de
cantar por amor (…) andareis pelo



mundo, dando luz, como archotes
acesos que deitam chispas de
fogo»[7]. A alegria de Maria não se
explica apenas porque Deus entrou
na sua vida, mas porque, através
d’Ela, o Filho de Deus se fez um de
nós, «lembrado da Sua misericórdia
(…) para sempre».

A Igreja reconhece-se no Magnificat,
«o cântico do Povo de Deus que
caminha na história»[8] e, por isso,
relembra-o diariamente no ofício de
Vésperas. Com Santa Maria, não
canta uma alegria pequena e
individual: canta a alegria da
humanidade inteira; uma alegria que
provém da esperança em «Deus meu
salvador». A Igreja sabe que Deus é
mais forte do que o mal. «O que é
fraqueza em Deus é mais forte que os
homens» (1 Co 1,25): a força dos
«poderosos» e dos «soberbos de
coração», que fazem a guerra
«àqueles que guardam os
mandamentos de Deus e mantêm o



testemunho de Jesus» (Ap 12,17), e
ameaçam esmagar o Amor de Deus,
não é mais do que força exterior,
ruido, vaidade: «como pó que o vento
dispersa» (Sal 1,4).

«A nossa tristeza infinita só se cura
com um amor infinito»[9]: a
misericórdia é o amor alegre de Deus
que vem ao encontro de um mundo
entristecido, um «vale de
lágrimas»[10]. Deus «sai como esposo
da sua alcova, alegre, como um herói,
a percorrer o seu caminho» (Sal 19
[18],7): vem com o seu carinho, com
o seu perdão, com a sua
compreensão… Vem, sobretudo, com
a alegria do Espírito Santo, caridade
incriada, que é a fonte contínua da
sua misericórdia, porque só a partir
da alegria se tem forças para perdoar
sem reservas e sem limites. Esta
alegria de Deus é também o
horizonte da sua misericórdia,
porque nos criou para Ele; quer
salvar-nos da tristeza do pecado para



nos dar uma felicidade que ninguém
nos poderá tirar[11].

Deus confiou esta alegria à sua
Igreja, e ninguém a pode tirar,
«apesar dos pesares»[12]. Por isso
canta com Maria: «hão-de chamar-
me bem-aventurada todas as
gerações». Todas as gerações dos
homens acabam por encontrar na
Igreja uma Mãe que, através das
crises e tragédias da história, e
mesmo no seu sofrimento pelos
filhos ou pelos estranhos que a
maltratam ou a desprezam,
transborda da alegre salvação de
Deus, e oferece incansavelmente a
todos sua misericórdia. Como Maria
no seu Magnificat, a Igreja sobrevoa
de certo modo a história[13]; Ela
guarda a alegria da Ressurreição e
vislumbra, entre tanta dor e miséria,
tanta santidade oculta e fecunda: a
misericórdia de Deus que «se
derrama de geração em geração
sobre os que O temem».



Os pobres de Deus

O Magnificat está impregnado «da
espiritualidade dos anawim bíblicos,
quer dizer, dos fiéis que se
reconheciam “pobres” não só pelo
seu afastamento de qualquer tipo de
idolatria da riqueza e do poder, mas
também pela profunda humildade do
seu coração, (…) aberto à irrupção da
graça divina salvadora»[14]. Santa
Maria, e nós com ela, não canta a sua
própria grandeza: canta a sua
pequenez — «a humildade da sua
serva» — e as «coisas grandes» que
Deus fez n’Ela. «Magnificat anima
mea Dominum»: todas as gerações e
todas as culturas puseram e
continuam a pôr música nestas
palavras, que poderiam traduzir-se
assim: «Que grande é Deus, que bem
faz as coisas». O entusiasmo de Maria
em Ain Karim ressoará três décadas
depois nos lábios de seu Filho, no
momento em que, talvez, a alegria de



Jesus se expande mais claramente
nos evangelhos.

É bonito observar que as notas da
sua alegria são as mesmas que no 
Magnificat de sua Mãe: «Naquela
mesma hora Jesus exultou de alegria
no Espírito Santo e disse: Graças te
dou, ó Padre, Senhor do céu e da
terra, porque escondeste estas coisas
aos sábios e prudentes e as revelaste
aos simples» (Lc 10,21)[15]. Esta
predileção de Deus pelo pequeno
encerra um profundo mistério. Deus
fica “desarmado” diante dos simples;
a sua linguagem, aparentemente
ingénua e inofensiva, «derruba do
trono os poderosos». A misericórdia
mostra-nos o verdadeiro rosto de
Deus e o «poder do seu braço», que
acaba sempre vencendo. «Da boca
das crianças e dos lactentes procuras
um louvor contra os teus
adversários, para reduzir ao silêncio
o inimigo e o rebelde» (Sal 8,3).



Quando João envia os seus discípulos
a perguntar a Jesus se é Ele «o que
há-de vir» (Mt 11,3), o Senhor
enumera, com palavras do profeta
Isaías[16], os sinais da presença de
Deus no meio do seu povo, entre os
quais brilha este: «aos pobres é
anunciado o Evangelho» (Lc 7,22). Os
pobres, na Bíblia, são aqueles que
esperavam a visita de Deus. Zacarias
era um pobre e por isso soube que
«pelas entranhas de misericórdia do
nosso Deus, o Sol nascente» nos
visitaria «vindo do alto» (Lc 1,78);
Simeão era pobre e, por isso, os seus
olhos viram a salvação[17].

Esta pobreza não é miséria da alma,
nem estreiteza de vistas; nem
significa ausência de letras: os magos
de Belém, que pertenciam
seguramente à elite cultural da sua
terra, eram «pobres em espírito» (Mt
5,3); a sua atitude contrasta com a
suficiência dos escribas, a ansiedade
de Herodes e a curiosidade efémera



de Jerusalém onde, passado o
alvoroço devido à chegada dos Magos
e à sua pergunta acerca do Rei que
estava para nascer, ninguém mais
voltou a interessar-se pelo assunto.
Estes sábios tinham a simplicidade
dos pastores de Belém; tinham
coração para entender, olhos para
ver, ouvidos para escutar[18] e, por
isso, puderam contar-se entre os
primeiros a adorá-l’O.

«Pôs os olhos na humildade da sua
serva (…). A sua misericórdia
derrama-se de geração em geração
sobre os que O temem». O olhar
misericordioso de Deus pousa
naqueles que o podem acolher,
porque reconhecem com o salmista:
«Eu sou pobre e desgraçado, mas o
Senhor cuida de mim» (Sal 40 [39],
18). Deus “necessita” da nossa
pobreza para entrar na alma: «Jesus
não sabe que fazer da astúcia
calculadora, da crueldade dos
corações frios, da formosura vistosa



mas vã. Nosso Senhor ama a alegria
dum coração moço, o passo simples,
a voz sem falsete, os olhos limpos, o
ouvido atento à sua palavra de
carinho. E é assim que reina na
alma»[19].

Filha e Mãe da misericórdia

Santa Maria é Filha de Deus e Mãe de
Deus: genuisti qui te fecit[20]; gerou
Aquele que a tinha criado e que a
tinha redimido, certamente de um
modo especial que a distingue de
todo o género humano: «Maria
recebeu na sua conceção a bênção do
Senhor e a misericórdia de Deus, seu
salvador»[21]. Ela é por isso a
primeira Filha da misericórdia de
Deus. E ao mesmo tempo que é Filha,
é Mãe do Deus de misericórdia: por
isso lhe chamamos Mater
misericordiæ, Madre de misericórdia.
«Dirijamos a ela a antiga e sempre
nova oração da Salve Regina, para
que nunca se canse de voltar para



nós os seus olhos misericordiosos e
nos faça dignos de contemplar o
rosto da misericórdia, o seu Filho
Jesus»[22]. São Josemaría ensinou-
nos que «a Jesus sempre se vai e se
“volta a ir” por Maria»[23]. A nossa
Mãe dissolve a soberba dos nossos
corações e ajuda-nos a fazermo-nos
pequenos, para que Deus ponha os
olhos na nossa humildade e nasça
Jesus em nós. Recorramos a Ela com
confiança de filhos, em tantos
pequenos detalhes de carinho; um,
que São Josemaría aconselhava aos
fiéis do Opus Dei é beijar o terço
antes de rezar o Salmo 2, às terças-
feiras.

Todas as gerações lhe chamaram e
lhe «chamarão bem-aventurada»,
porque «o amor traz consigo a
alegria, mas é uma alegria que tem
as suas raízes em forma de cruz»[24]:
com o seu Filho, Santa Maria sofreu
no Calvário «o dramático encontro
entre o pecado do mundo e a



misericórdia divina»[25]. A Piedade,
como veio a chamar-se a cena da
Virgem com o seu Filho morto nos
braços, expressa intensamente essa
participação íntima da nossa Mãe na
misericórdia de Deus. «Piedade»
traduz precisamente o hebreu hesed,
um dos conceitos com que a Bíblia
expressa a misericórdia de Deus. Na
Cruz, desprezado pelos homens, Deus
protege mais que nunca «Israel seu
servo, recordando a sua
misericórdia». Quando os homens se
esquecem das misericórdias do
Senhor, Deus leva-as ao extremo:
«Mulher, aí tens o teu filho (…). Aqui
tens a tua mãe» (Jo 19,26-27). Estas
palavras que el Senhor dizia da Cruz
à sua Mãe e a cada um de nós[26],
manifestam «o mistério de uma
especial missão salvífica. Jesus
deixava-nos a sua mãe como nossa
mãe. Só depois de fazer isto Jesus
pôde sentir que “tudo está
consumado” (Jo 19,28)»[27].
Acolhemo-nos à sua proteção, para



que nos faça misericordiosos como o
Pai: «Ela dilatará o nosso coração e
nos fará ter sentimentos de
misericórdia»[28].

[1] Cfr. Lc 1,26-38.

[2] S. Josemaría, Santo Rosário, 1º
mistério gozoso.

[3] Cfr. Hino Adoro te devote.

[4] Bento XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 50.

[5] Cfr. Lc 1,46-55.

[6] S. Josemaría, Amigos de Deus, 241.

[7] S. Josemaría, Carta 11-III-1940, 30.

[8] Francisco, Homilia, 15-VIII-2013.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 265.



[10] Antífona Salve Regina.

[11] Cfr. Jo 16, 22.

[12] São Josemaría, Cristo que passa,
131.

[13] No original grego, o Magnificat
«tem sete verbos em aoristo, que
indicam outras tantas ações que o
Senhor realiza de modo permanente
na história: “Faz milagres...; dispersa
os soberbos...; derruba do trono os
poderosos...; enaltece os humildes...;
aos famintos enche-os de bens...; aos
ricos os despede-os sem nada...;
auxilia Israel”» (Bento XVI, 
Audiência, 15-II-2006).

[14] Bento XVI, Audiência, 15-II-2016.

[15] Cfr. Mt 11,25-27.

[16] Cfr. Is 42,7.18; 61,1; Lc 7,19-20; 
Mt 11,2-3.

[17] Cfr. Lc 2,30.



[18] Cfr. Dt 29,3.

[19] Cristo que passa, 181.

[20] Missal Romano, Comum da
Virgem Maria, Antífona de entrada.

[21] Liturgia das horas, 8 de
dezembro, Officium lectionis,
Antífona.

[22] Francisco, Bula Misericordiæ
Vultus (11-IV-2015), 24.

[23] S. Josemaría, Caminho, 495.

[24] Cristo que passa, 43.

[25] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[26] Cfr. São João Paulo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003),
57.

[27] Francisco, Evangelii gaudium,
285.



[28] S. Josemaría, “El compromiso de
la verdad” (9-V-1974), em Josemaría
Escrivá y la Universidad, Pamplona:
Eunsa, 1993, 109.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/maria-mae-de-
misericordia/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/maria-mae-de-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/maria-mae-de-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/maria-mae-de-misericordia/

	Maria, Mãe de misericórdia

