
opusdei.org

Como num filme:
“Luz que nunca se
apaga”

A confissão em Cesareia e a
Transfiguração. Em Cesareia,
Pedro não entendeu que seguir
Jesus implica entrega e
sacrifício. No Tabor, no entanto,
começou a compreender que a
glória de Cristo passa pelo
sofrimento, e que a cruz não é o
final, mas a passagem para a
ressurreição.

10/04/2025



Ver os outros textos da série “Como
num filme”

Provavelmente Pedro sentia-se fora
de lugar. Enquanto subia o monte
Tabor com o Senhor, no seu interior
debatia-se e sofria ao não entender.
Sem dúvida, Jesus queria ter uma
manifestação especial de apreço ao
chamá-lo junto com Tiago e João para
o acompanhar. Desde aquele
episódio em Cesareia de Filipe,
andaria há alguns dias preocupado.
Porque é que Jesus tinha anunciado
que teria que ser conduzido à morte?
Porque lhe tinha dirigido essa
censura tão dura?

Um louvor

Acabavam de chegar à região de
Cesareia de Filipe. Jesus, reunindo os
seus discípulos, perguntou-lhes:
«Quem dizem os homens que é o

https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme


Filho do Homem?». Todos
começaram a exprimir o que tinham
ouvido, talvez com um sorriso na
boca: «Uns que João Batista, outros
que Elias e outros que Jeremias ou
algum dos profetas». O Senhor então
surpreendeu-os com outra pergunta,
desta vez mais pessoal: «E vós, quem
dizeis que eu sou?» (Mt 16, 13-15).

Então fez-se silêncio. Ninguém se
atrevia a responder. Pedro, no
entanto, tomou a palavra: «Tu és o
Messias, o Filho de Deus vivo» (Mt 16,
16). Talvez pensasse que não tinha
feito nada de especial: simplesmente
tinha dito em voz alta o que todos
pensariam em silêncio. De certeza
que teriam falado disso muitas vezes,
mas sempre entre eles, nesse clima
de confiança que se criaria quando
começavam a conversar durante a
noite, tentando explicar uns aos
outros o que o Mestre tinha pregado.



«És feliz, Simão, filho de Jonas –
respondeu Jesus –, porque não foi a
carne nem o sangue que to
revelaram, mas o meu Pai que está
no Céu. Também Eu te digo: Tu és
Pedro, e sobre esta Pedra edificarei a
minha Igreja, e as portas do Abismo
nada poderão contra ela» (Mt 16,
17-18). Talvez o apóstolo não
conseguisse entender o significado
desta revelação do Senhor. Mas uma
coisa lhe terá ficado clara: ele, Pedro,
ia ser um apoio sólido para o
Messias. Jesus queria contar com ele
para fazer algo grande, algo que
desafiaria o próprio inferno.

Também hoje Cristo continua a
chamar os homens a colaborar com
ele na obra da redenção: «Filhos de
Deus. – Portadores da única chama
capaz de iluminar os caminhos
terrenos das almas, do único fulgor,
no qual nunca poderão dar-se
escuridões, penumbras nem
sombras. Nosso Senhor serve-se de



nós como archotes para que essa luz
ilumine… De nós depende que
muitos não permaneçam nas trevas,
mas que andem por sendas que
levem até à vida eterna»[1].

Sentir as coisas de Deus

Pedro encher-se-ia dum certo
orgulho ao escutar aquele louvor. No
entanto, inquietar-se-ia quando o
Senhor «começou depois a ensinar-
lhes que o Filho do Homem tinha de
sofrer muito e ser rejeitado pelos
anciãos, pelos sumos sacerdotes e
pelos doutores da lei, e ser morto e
ressuscitar depois de três dias» (Mc 8,
31). Isso não podia acontecer. Se ele
era o Messias, como acabava de lhes
confirmar, teria que libertar Israel e
expulsar os romanos, para restaurar
o reino de David. Como seria isso
possível se o seu próprio povo o ia
condenar? Não fazia sentido. E
Pedro, que se sentiria autorizado



pelo recente elogio, tinha que lho
fazer saber.

De certo modo, a maneira de pensar
do apóstolo subsiste ainda hoje.
Associa-se o sofrimento ao fracasso.
De maneira que, se alguém
empreende um caminho e encontra
obstáculos, pensará que talvez se
tenha enganado, ou então
desanimará porque nem tudo se
desenrola de acordo com os seus
planos. Por isso, quando Pedro
repreende Jesus pelo que ele acaba
de dizer, o Senhor responde-lhe:
«Vai-te da minha frente, Satanás,
porque os teus pensamentos não são
os de Deus, mas os dos homens» (Mc
8, 33).

O medo, o desespero ou a
desconfiança surgem também como
consequência da ação do demónio no
mundo e em cada um de nós. Às
vezes, é ele que nos leva a desistir ou
nos faz perder a paz, quando alguma



coisa na nossa vida não se ajusta às
nossas expectativas. Sentir as coisas
como Deus implica, em
contrapartida, descobrir o rosto de
Cristo em cada situação, tanto nas
alegrias como nas penas. «O caminho
do cristão, o de qualquer homem,
não é fácil. Certo é que, em
determinadas épocas, parece que
tudo se cumpre segundo as nossas
previsões; mas isto habitualmente
dura pouco. Viver é defrontar
dificuldades, sentir no coração
alegrias e pesares; e é nesta forja que
o homem pode adquirir a fortaleza, a
paciência, a magnanimidade e a
serenidade»[2].

Assim, quando se aproximam
momentos dolorosos, podemos
renovar o nosso compromisso de ser
pedra: não são as circunstâncias que
nos indicam que fracassámos na
nossa missão, mas oportunidade
para amadurecer a vocação,
abandonarmo-nos nas mãos de Deus



e pôr nele a nossa esperança. «Às
vezes acontece que passamos por
momentos de escuridão na nossa
vida pessoal, familiar ou social e
temos medo que não haja uma saída.
Sentimo-nos apavorados perante os
grandes enigmas como a doença, a
dor inocente ou o mistério da morte.
No mesmo caminho de fé,
tropeçamos frequentemente face ao
escândalo da cruz e às exigências do
Evangelho, que nos pede para
dedicar a vida ao serviço e para a
perder no amor, em vez de a guardar
para nós próprios e de a defender.
Então, precisamos de outro olhar, de
uma luz que ilumine profundamente
o mistério da vida e nos ajude a
superar os nossos esquemas e os
critérios deste mundo»[3]. Pedro, no
entanto, demoraria algum tempo a
adquirir essa sensibilidade divina.
Para isso, Jesus pedir-lhe-ia dias mais
tarde que o acompanhasse ao monte
Tabor.



A última palavra

Pedro nunca tinha ouvido
semelhante censura. Nem sequer aos
fariseus Jesus tinha dirigido uma
acusação tão forte. Nos dias que se
seguiram, não deixaria de dar voltas
a esta conversa. De pedra que
resistiria ao inferno, tinha passado a
ser Satanás. Quanto mais se alegrava
com o elogio, mais lhe doía a
censura. Procuraria entender o
porquê da reação do Senhor, mas
não o conseguia. E, como ele,
também os outros apóstolos
tentariam assimilar aquele episódio.
«Podemos imaginar o que devia
acontecer no coração dos seus
amigos, daqueles amigos íntimos, dos
seus discípulos: a imagem dum
Messias forte e triunfante é posta em
crise; os seus sonhos são destruídos e
são tomados pela angústia diante do
pensamento de que o Mestre em
quem tinham acreditado seria morto
com o pior dos malfeitores»[4].



O apóstolo sabia que Jesus o amava.
Além disso, o facto de lhe pedir que o
acompanhasse ao cimo da
montanha, juntamente com Tiago e
João, manifestava que confiava nele
plenamente. Tinha-lhe chamado
Satanás, sim, mas não se tinha
afastado dele, nem tão pouco lhe
tinha dito que já não seria a sua 
pedra. E algum tempo depois –
embora não o soubesse – o Senhor
confirmá-lo-ia como cabeça da Igreja,
apesar de o ter negado três vezes
durante a paixão. «A experiência do
pecado não nos deve, portanto, fazer
duvidar da nossa missão. Certamente
que os nossos pecados podem
dificultar que Cristo seja
reconhecido, e por isso devemos
lutar contra as nossas misérias
pessoais, buscar a purificação,
sabendo, porém, que Deus não nos
prometeu a vitória absoluta sobre o
mal nesta vida, mas o que nos pede é
luta»[5].



Quando chegaram ao cimo do Tabor,
Pedro deter-se-ia a contemplar o
panorama. Talvez lhe viessem à
cabeça aqueles momentos em que os
profetas de antigamente tinham
encontrado Deus no alto dum monte.
Um lugar como aquele, donde se
podia ver a vastidão da criação, dum
mundo que se perde mais além do
horizonte da própria vista, leva
inevitavelmente a pensar na
grandeza de Deus.

De repente, Pedro deu-se conta que
algo se passava com Jesus.
«Enquanto orava, o aspeto do seu
rosto modificou-se» (Lc 9, 29),
«resplandeceu como o Sol» (Mt 17, 2).
«As suas vestes tornaram-se
resplandecentes, de tal brancura que
lavadeira alguma da terra as poderia
branquear assim» (Mc 9, 3). Os três
apóstolos viram aparecer dois
homens junto de Jesus, que
começaram a falar com ele. Deram-
se conta que «eram Moisés e Elias os



quais, aparecendo rodeados de
glória, falavam da sua morte, que ia
acontecer em Jerusalém» (Lc 9,
30-31).

Enquanto os ouvia a falar, Pedro
talvez recordasse que as Escrituras já
tinham anunciado que o Messias ia
sofrer. «Foi maltratado, mas
humilhou-se e não abriu a boca,
como um cordeiro que é levado ao
matadouro» (Is 53, 7). «Posso contar
todos os meus ossos. Eles olham para
mim cheios de espanto! Repartem
entre si as minhas vestes e sorteiam
a minha túnica» (Sl 22, 18-19). Agora
tudo se enquadrava. Por fim
começaria a intuir o significado
daquelas misteriosas palavras que o
tinham levado a repreender Jesus. O
Messias seria um rei, mas não à
maneira humana, mas um rei
crucificado. «O seu rosto radiante e
as suas vestes resplandecentes, que
antecipam a imagem do
Ressuscitado, oferecem a estes



homens assustados a luz, a luz da
esperança, a luz paraatravessar as
trevas: a morte não será o fim,
porque se abrirá para a glória da
ressurreição»[6]. A temida cruz, por
isso, não terá a última palavra. O
Senhor referia-se a isso quando o
acusou de não sentir as coisas de
Deus. Para Pedro, a crucifixão era
sinal de morte e de fracasso, mas
para Jesus será de vida e de salvação.

Na noite mais escura

Quando Moisés e Elias deixaram de
falar, Pedro não se pôde conter:
«Senhor, é bom estarmos aqui; se
quiseres, farei aqui três tendas: uma
para ti, uma para Moisés e outra para
Elias» (Mt 17, 4). Qualquer um de nós
teria dito o mesmo. Quando
percebemos de maneira clara a
proximidade de Deus,
experimentamos uma alegria que
gostaríamos que se prolongasse
indefinidamente. Algo semelhante



também acontece quando vivemos
um momento especialmente
agradável: uns dias de descanso, uma
reunião familiar, um programa com
amigos… Mas tudo isso, tal como o
episódio do Tabor, tem um início e
um fim. Pretender eternizá-los, além
de ser impossível, levaria a afastar-
nos da realidade e impedir-nos de
acolher com serenidade e paz os
momentos em que a realeza de Deus
parece oculta.

O Senhor permitiu que Pedro, Tiago e
João pudessem contemplar a sua
glória como antecipação da Paixão,
para que pudessem vivê-la com fé e
esperança na Ressurreição. «Jesus
quer que esta luz ilumine os seus
corações quando passarem pela
densa escuridão da sua paixão e
morte, quando o escândalo da cruz
for insuportável para eles. Deus é
luz, e Jesus quer dar aos seus amigos
mais íntimos a experiência desta luz
que habita nele. Assim, depois deste



episódio, ele será neles uma luz
interior, capaz de os proteger dos
assaltos das trevas. Mesmo na noite
mais escura, Jesus é a luz que nunca
se apaga»[7].

Quando se apresente a cruz na nossa
vida, podemos recordar todos esses 
encontros que tivemos com Cristo no
Tabor, nos quais notámos de maneira
particular a felicidade de caminhar
junto com Ele. E também nessa
altura, ainda que tenhamos a
impressão de que essas recordações
fazem parte de um passado que não
voltará, sabemos que Deus não nos
larga da sua mão. «Às vezes, quando
tudo nos acontece ao contrário do
que imaginávamos, vem-nos
espontaneamente à boca: Senhor,
olha que se afunda tudo, tudo,
tudo…! Chegou a hora de retificar:
contigo, avançarei seguro, porque Tu
és a própria fortaleza: «quia tu es,
Deus, fortitudo mea» (Sl 42, 2).



«Roguei-te que, no meio das
ocupações, procures levantar os teus
olhos ao Céu perseverantemente,
porque a esperança nos impele a
agarrar-nos a essa mão forte que
Deus nos estende sem cessar, com o
fim de não perdermos o ponto de
mira sobrenatural; isto também
quando as paixões se levantam e nos
acometem para nos aferrolharem no
reduto mesquinho do nosso eu, ou
quando – com pueril vaidade – nos
sentimos o centro do universo. Eu
vivo persuadido de que, sem olhar
para o alto, sem Jesus, jamais
conseguirei nada; e sei que a minha
fortaleza, para me vencer e para
vencer, nasce de repetir aquele
brado: «tudo posso naquele que me
conforta» (Fl 4, 13), que contém a
segura promessa de Deus de não
abandonar os seus filhos, se os seus
filhos não o abandonarem»[8].

* * *



Pedro «ainda estava a falar, quando
uma nuvem luminosa os cobriu com
a sua sombra e uma voz dizia da
nuvem: “Este é o meu Filho, muito
amado, no qual pus todo o meu
agrado. Escutai-O”» (Mt 17, 5). Os três
discípulos, assustados pelo que
acabavam de ouvir, caíram de
bruços. Jesus aproximou-se deles e,
tocando-os, disse-lhes: «Levantai-vos
e não tenhais medo» (Mt 17, 7).

Enquanto desciam a montanha,
Pedro iria meditando sobre tudo o
que tinha presenciado nos últimos
dias. Começaria a entender que «os
padecimentos do tempo presente não
são comparáveis com a glória
futura» (Rm 8, 18): por muito que o
Messias tenha que sofrer, a sua
vitória será muito maior. No entanto,
ainda teria um longo caminho a
percorrer para compreender
plenamente o significado destes
episódios.



Muitos anos depois, num clima de
contínua ameaça para a Igreja
nascente, Pedro escreverá uma carta
aos primeiros cristãos em que
animará a não perder a esperança no
meio das dificuldades:

«Demo-vos a conhecer o poder e a
vinda de Nosso Senhor Jesus Cristo,
não por havermos ido atrás de
fábulas engenhosas, mas por termos
sido testemunhas oculares da sua
majestade. Com efeito, Ele foi
honrado e glorificado por Deus Pai,
quando a excelsa Glória lhe dirigiu
esta voz: “Este é o meu Filho, o meu
muito Amado, em quem eu pus o
meu encanto”. E esta voz, vinda do
Céu, nós mesmos a ouvimos quando
estávamos com Ele na montanha
santa. E temos assim mais
confirmada a palavra dos profetas, à
qual fazeis bem em prestar atenção
como a uma lâmpada que brilha
num lugar escuro, até que o dia



desponte e a estrela da manhã nasça
nos vossos corações» (2Pd 1, 16-19).

[1] São Josemaria, Forja, n. 1.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
77.

[3] Francisco, Angelus, 28/02/2021.

[4] Ibid.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
114.

[6] Francisco, Angelus, 28/02/2021.

[7] Bento XVI, Angelus, 04/03/2012.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
213.

Jaime Moya



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/luz-que-nunca-
se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-

transfiguracao/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/

	Como num filme: “Luz que nunca se apaga”

