opusdei.org

A luta interior
(Domingo de Ramos)

Homilia pronunciada por S.
Josemaria a-4-1V-1971, Domingo
de Ramos e publicada em
“Cristo que Passa”.

05/04/2020

Como toda a festa crista, esta que
agora celebramos é especialmente
uma festa de paz. Os ramos, com 0
seu antigo simbolismo, evocam
aquela cena do Génesis: depois de ter
esperado outros sete dias, novamente
deitou a pomba fora da arca. E ela
voltou a ele pela tarde trazendo no



bico um ramo de oliveira com folhas
verdes. Entendeu, pois, Noé que as
aguas tinham cessado sobre a terra.
Agora recordamos que a alianga
entre Deus e 0 seu povo é confirmada
e estabelecida em Cristo, porque Ele é
a nossa paz. Nessa maravilhosa
unidade e recapitulacdo do velho no
novo, que caracteriza a liturgia da
nossa Santa Igreja Catdlica, lemos no
dia de hoje estas palavras de
profunda alegria: os filhos dos
hebreus, levando ramos de oliveira,
sairam ao encontro do Senhor,
aclamando e dizendo: gloria nas
alturas.

A aclamacdo a Jesus Cristo une-se, na
nossa alma, com aquela que saudou
0 seu nascimento em Belém. E, a sua
passagem, conta-nos S. Lucas, as
multiddes estendiam os seus mantos
no caminho. E, quando ja ia chegando
a descida do monte das Oliveiras, toda
a multiddo dos seus discipulos
comecou alegremente a louvar a Deus



em altas vozes por todas as
maravilhas que tinham visto, dizendo:
Bendito o Rei que vem em nome do
Senhor. Paz no Céu e gloria nas
alturas.

Paz na terra

Pax in coelo, paz no céu. Mas
olhemos também o mundo: porque é
que ndo hda paz na terra? Nao, ndo ha
paz. Ha somente aparéncias de paz,
equilibrio de medo, compromissos
precarios. Nem sequer ha paz na
Igreja, sulcada por tensdes que
retalham a branca tunica da Esposa
de Cristo. Nao ha paz em muitos
coracoes que tentam em vao
compensar a intranquilidade da
alma com a distrac¢do continua, com
a pequena satisfacdo dos bens que
ndo saciam, porque deixam sempre o
travo amargo da tristeza.

As folhas de palma, escreve Santo
Agostinho, sdo o simbolo da
homenagem, porque significam



vitoria. O Senhor estava a momentos
da vitoria, morrendo na Cruz. Ia
triunfar, no sinal da Cruz, sobre o
Diabo, principe da morte. Cristo é a
nossa paz porque venceu; e venceu
porque lutou, no duro combate
contra a maldade acumulada pelos
coracdes humanos.

Cristo, que é a nossa paz, é também o
Caminho. Se queremos a paz, temos
de seguir os seus passos. A paz é
consequéncia da guerra, da luta,
dessa luta ascética, intima, que cada
cristdo deve sustentar contra tudo
aquilo que, na sua vida, ndo €é de
Deus: contra a soberba, a
sensualidade, o egoismo, a
superficialidade, a estreiteza do
coracdo. E inutil clamar pelo sossego
exterior se falta tranquilidade nas
consciéncias, no fundo da alma,
porque é do coragdo que saem 0s
maus pensamentos, os homicidios, os
adultérios, as fornicagoes, os furtos,
0s falsos testemunhos, as blasfémias.



Luta, compromisso de amor e de
justica

Mas ndo parece antiquada esta
linguagem? Porventura nao foi
substituida por um vocabulario de
moda feito de claudicacdes pessoais
encobertas com uma roupagem
pseudo-cientifica? Nao existira hoje
um acordo tacito em que os bens
reais sdo apenas o dinheiro que tudo
compra, o poder temporal, a astucia
para ficar sempre por cima, a
sabedoria humana que se autodefine
como adulta e pensa ter superado o
sagrado?

Nd&o sou nem nunca fui pessimista,
porque a fé me diz que Cristo venceu
definitivamente e nos deu, como
prémio da sua conquista, um
mandato, que é também um
compromisso: lutar. N@s, cristaos,
temos um empenho de amor, que
aceitamos livremente com a
chamada da graca divina: uma



obrigacdo que nos anima a lutar com
tenacidade. Sabemos que somos tdo
frageis como os outros homens, mas
também ndo podemos esquecer-nos
de que, se usarmos os devidos meios,
seremos o sal, a luz e a levedura do
mundo. Seremos o consolo de Deus.

O nosso empenho de perseverar com
firmeza neste propodsito de Amor é,
além disso, um dever de justica. E a
matéria desta exigéncia, comum a
todos os fieis, traduz-se numa
batalha constante. A tradicao da
Igreja sempre se referiu aos cristdos
como milites Christi, soldados de
Cristo; soldados que ddo serenidade
aos outros enquanto combatem
continuamente contra as suas
préprias mds inclinacdes. As vezes,
por falta de sentido sobrenatural, por
uma descrenca pratica, ndo querem
compreender de forma alguma como
milicia a vida na Terra. Insinuam
maliciosamente que, se nos
consideramos milites Christi, ha o



perigo de utilizarmos a fé para fins
temporais de violéncia, de sedigdes.
Esse modo de pensar é um triste e
pouco légico simplismo, que costuma
andar unido ao comodismo e a
cobardia.

Nada ha de mais estranho a fé
catolica do que o fanatismo. Este
conduz a estranhas confusodes, com
0s mais diversos matizes, entre o que
é profano e o que € espiritual. Tal
perigo ndo existe, se a luta se
entende como Cristo no-la ensinou,
isto é, como guerra de cada um
consigo mesmo, como esfor¢o
sempre renovado por amar mais a
Deus, por desterrar o egoismo, por
servir todos os homens. Renunciar a
esta contenda, seja com que desculpa
for, é declarar-se de antemaéo
derrotado, aniquilado, sem fé, com a
alma caida e dissipada em
complacéncias mesquinhas.



Para o cristdo, o combate espiritual
diante de Deus e de todos os irmaos
na fé é uma necessidade, uma
consequéncia da sua condicao. Por
isso, se alguém ndo luta, estd a trair
Jesus Cristo e todo o Corpo Mistico,
que é a Igreja.

Luta incessante

A guerra do cristdo é incessante,
porque na vida interior da-se um
perpétuo comecar e recomecar, que
impede que, com orgulho, nos
pensemos ja perfeitos. E inevitavel
que haja muitas dificuldades no
nosso caminho; se ndo
encontrassemos obstaculos, ndo
seriamos criaturas de carne e 0sso.
Havemos de ter sempre paixdes que
nos puxem para baixo e sempre
precisaremos de nos defender desses
delirios mais ou menos veementes.

Sentir no corpo e na alma o aguilhao
do orgulho, da sensualidade, da
inveja, da preguica, do desejo de



subjugar os outros, ndo deveria ser
uma descoberta. E um mal antigo,
sistematicamente confirmado pela
nossa experiéncia pessoal. E o ponto
de partida e o ambiente habitual
para ganhar a nossa corrida para a
casa do Pai, neste desporto tdo
intimo. Por isso ensina S. Paulo:
quanto a mim corro, ndo como a
aventura; combato, ndo como quem
acouta o ar; mas castigo o meu corpo,
e reduzo-o a escraviddo, para que ndo
suceda que, tendo pregado aos outros,
eu mesmo venha a ser réprobo .

Para comecar ou sustentar esta
contenda, o cristdo ndo deve esperar
manifestacdes exteriores ou
sentimentos favoraveis. A vida
interior ndo € uma questao de
sentimentos, mas de graca divina e
de vontade, de amor. Todos os
discipulos foram capazes de seguir
Cristo no seu dia de triunfo em
Jerusalém, mas quase todos O



abandonaram a hora do oprébrio da
Cruz.

Para amar de verdade é preciso ser
forte, leal, com o coragdo firmemente
engastado na fé, na esperanca e na
caridade. SO as pessoas levianas
mudam caprichosamente o objecto
dos seus amores, que ndo sao
amores, mas compensacoes egoistas.
Quando ha amor, ha integridade:
capacidade de entrega, de sacrificio,
de renuncia. E no meio da entrega,
do sacrificio e da renuncia,
juntamente com o suplicio da
contradicao, a felicidade e a alegria,
uma alegria que nada nem ninguém
nos podera tirar.

Neste torneio de amor ndo devem
entristecer-nos as quedas, nem
sequer as quedas graves, se
recorremos a Deus no Sacramento da
Peniténcia, com dor e com um bom
propasito. O cristdo ndo é um
maniaco coleccionador de folhas



imaculadas de bons servicos. Jesus
Cristo Nosso Senhor comove-se tanto
com a inocéncia e a fidelidade de
Jodo como, depois da queda de
Pedro, se enternece com o seu
arrependimento. Jesus compreende a
nossa debilidade e atrai-nos a Si
como em plano inclinado, desejando
que saibamos insistir no esforgo de
subir cada dia um pouco. Procura-
nos, da mesma forma que procurou
os discipulos de Emaus, ou seja,
saindo-lhes ao encontro; como
procurou Tomé e lhe mostrou e lhe
fez tocar com os seus dedos as chagas
abertas nas maos e no peito. Jesus
Cristo sempre esta a espera que
voltemos para Ele, precisamente
porque conhece a nossa fraqueza.

A luta interior

Suporta os trabalhos como um bom
soldado de Cristo, diz-nos S. Paulo. A
vida do cristdo é milicia, guerra,
formosissima guerra de paz, que em



nada coincide com as empresas
bélicas humanas, porque estas se
inspiram na divisdo e, muitas vezes,
nos odios, enquanto a guerra dos
filhos de Deus contra o seu proprio
egoismo, se baseia na unidade e no
amor. Porque, embora vivendo na
carne, ndo militamos segundo a
carne. Porque as armas com que
combatemos ndo sdo carnais, mas
fortaleza de Deus para destruir
fortalezas, desbaratando com elas o0s
projectos humanos e toda a altivez
que se levantam contra a ciéncia de
Deus. E a escaramuca sem tréguas
contra o orgulho, contra a
prepoténcia que nos dispde a fazer o
mal, contra os juizos cheios de
soberba.

Neste Domingo de Ramos, quando
Nosso Senhor comeca a semana
decisiva para a nossa salvacao,
deixemo-nos de consideracgoes
superficiais e vamos ao que é central,
ao que verdadeiramente é



importante. Pensai no seguinte:
aquilo que devemos pretender € ir
para o Céu. Se ndo, nada vale a pena.
Para ir para o Céu é indispensavel a
fidelidade a doutrina de Cristo. Para
ser fiel é indispensavel porfiar com
constancia no nosso combate contra
0s obstaculos que se opdem a nossa
eterna felicidade.

Sei que, imediatamente depois de
falar em combater, nos surge pela
frente a nossa debilidade e prevemos
as quedas, os erros. Deus conta com
isso. E inevitavel que, ao
caminharmos, levantemos pd. Somos
criaturas e estamos repletos de
defeitos. Eu diria até que tem de os
haver sempre, pois sdo a sombra que
faz com que se destaquem mais, por
contraste, na nossa alma, a graca de
Deus e o esfor¢o por
correspondermos ao favor divino. E
esse claro-escuro tornar-nos-a
humanos, humildes, compreensivos,
generosos.



Nd&o nos enganemos: na nossa vida,
se contamos com brio e com vitérias,
devemos também contar com quedas
e derrotas. Essa foi sempre a
peregrinacdo terrena do cristao,
incluindo a daqueles que veneramos
nos altares. Recordais-vos de Pedro,
de Agostinho, de Francisco? Nunca
me agradaram as biografias dos
santos em que, com ingenuidade,
mas também com falta de doutrina,
nos apresentam as facanhas desses
homens, como se estivessem
confirmados na graca desde o seio
materno. Ndo. As verdadeiras
biografias dos herdis cristdos sao
como as nossas vidas: lutavam e
ganhavam, lutavam e perdiam. E
entao, contritos, voltavam a luta.

Nao nos cause estranheza o facto de
sermos derrotados com relativa
frequéncia, habitualmente ou até
talvez sempre, em matérias de pouca
importancia ,que nos ferem como se
tivessem muita. Se ha amor de Deus,



se ha humildade, se ha perseveranca
e tenacidade na nossa milicia, essas
derrotas nao terdo demasiada
importancia, porque virao as vitorias
a seu tempo, que serao glorias aos
olhos de Deus. Nao existem o0s
fracassos, se agimos com rectidao de
intencdo e queremos cumprir a
vontade de Deus, contando sempre
com a sua gracga e com 0 nosso nada.

Mas ronda a nossa volta um potente
inimigo, que se opde ao nosso desejo
de encarnar dum modo acabado a
doutrina de Cristo: o orgulho que
cresce quando nao procuramos
descobrir, depois dos fracassos e das
derrotas, a mao benfeitora e
misericordiosa do Senhor. Entédo a
alma enche-se de penumbra - de
triste obscuridade - crendo-se
perdida. E a imaginacdo inventa
obstaculos que ndo sdo reais, que
desapareceriam se 0s encarassemaos
com um pouco de humildade. Com o
orgulho e a imaginacdo, a alma mete-



se por vezes em tortuosos calvarios;
mas nesses calvarios nao esta Cristo,
porque onde estd o Senhor goza-se de
paz e de alegria, mesmo que a alma
esteja em carne viva e rodeada de
trevas.

Outro inimigo hipdcrita da nossa
santificardo: pensar que esta batalha
interior tem de dirigir-se contra
obstaculos extraordindrios, contra
dragdes que respiram fogo. E outra
manifestacao de orgulho. Queremos
lutar, mas estrondosamente, com
clamores de trombetas e tremular de
estandartes.

Temos de nos convencer de que o
maior inimigo da pedra ndo € o picao
ou 0 machado, nem o golpe de
qualquer outro instrumento, por
mais contundente que seja: é essa
agua miuda, que se mete, gota a gota,
entre as gretas da fraga, até arruinar
a sua estrutura. O perigo mais forte
para o cristdo é desprezar a luta



nessas escaramucas, que penetram
pouco a pouco na alma, até a
tornarem branda, quebradica,
indiferente e insensivel as vozes de
Deus.

Oicamos o Senhor, que nos diz: quem
é fiel no pouco, também é fiel no
muito; e quem € injusto no pouco
também é injusto no muito. Isto é o
mesmo que recordar-nos: luta a cada
instante nesses pormenores
aparentemente pequenos, mas
grandes aos meus olhos; vive com
pontualidade o cumprimento do
dever; sorri a quem precise, mesmo
que tu tenhas a alma dorida; dedica,
sem regateares, 0 tempo necessario a
oracdo; acode a ajudar quem te
procura; pratica a justica, ampliando-
a com a graca da caridade.

Sdo estas e outras semelhantes as
mocdes que cada dia sentiremos
dentro de nos, como um aviso
silencioso que nos leva a treinar-nos



neste desporto sobrenatural de nos
vencermos a nos mesmos. Que a luz
de Deus nos ilumine, para
compreendermos as suas
adverténcias; que nos ajude a lutar,
que esteja ao nosso lado na vitoria;
que ndo nos abandone na hora da
queda, porque assim nos
encontraremos sempre em condicdes
de nos levantarmos e de
continuarmos a combater.

N&o podemos parar. O Senhor pede-
nos uma luta cada vez mais rapida,
cada vez mais profunda, cada vez
mais ampla. Somos obrigados a
superar-nos, porque nesta
competicdo a unica meta € a chegada
a gloria do Céu. E se ndo
chegassemos ao Céu, nada teria
valido a pena.

Os sacramentos da graca de Deus

Quem deseja lutar, usa os devidos
meios. E 0os meios ndo mudaram
nestes vinte séculos de Cristianismo:



oracao, mortificacdo e frequéncia de
Sacramentos. Como a mortificagdo é
também oracao - oragdo dos sentidos
- podemos descrever esses meios com
duas palavras apenas: oracdo e
Sacramentos.

Gostaria que considerassemos agora
esse manancial de graca divina dos
Sacramentos, maravilhosa
manifestacdo da misericordia de
Deus. Meditemos devagar a definigao
que se insere no Catecismo de S. Pio
V: determinados sinais sensiveis que
causam a graga e, ao mesmo tempo, a
declaram, como que pondo-a diante
dos olhos. Deus Nosso Senhor é
infinito e o seu amor é inesgotavel, a
sua cleméncia e a sua piedade para
connosco ndo admitem limites. E
embora nos conceda a sua graga de
muitos outros modos, instituiu
expressa e livremente - s Ele podia
fazé-lo - estes sete sinais eficazes,
para que os homens possam
participar dos méritos da Redencao,



duma maneira estavel, simples e
acessivel a todos,.

Se abandonarmos os Sacramentos,
desaparece a verdadeira vida crista.
Contudo, ndo se nos oculta que
particularmente nesta época ndo
falta quem pareca esquecer, e até a
chegue a desprezar, esta corrente
redentora da graca de Cristo. E
doloroso falar desta chaga da
sociedade que se chama cristd, mas
torna-se necessario, para que nas
nossas almas se afinque o desejo de
recorrermos com mais gratidao e
amor a essas fontes de santificacao.

Decidem sem o menor escrupulo
retardar o baptismo dos recém-
nascidos, privando-os - e cometendo
assim um grave atentado contra a
justica e contra a caridade - da graca
da fé, do tesouro incalculavel da
inabitacdo da Santissima Trindade
na alma, que vem ao mundo
manchada pelo pecado original.



Pretendem também desvirtuar a
natureza propria do Sacramento da
Confirmacao, no qual a Tradicdo viu
sempre unanimemente um
robustecimento da vida espiritual,
uma efusdo calada e fecunda do
Espirito Santo, para que, fortalecida
sobrenaturalmente, a alma possa
lutar - milites Christi, como soldado
de Cristo - nessa batalha interior
contra o egoismo e a concupiscéncia.

Se se perde a sensibilidade para as
coisas de Deus, dificilmente se
compreendera o Sacramento da
Peniténcia. A confissdo sacramental
ndo é um dialogo humano, € um
coloquio divino; é um tribunal de
segura e divina justica e, sobretudo,
de misericordia, com um juiz
amoroso que ndo deseja a morte do
pecador, mas que ele se converta e
viva.

E verdadeiramente infinita a ternura
de Nosso Senhor. Olhai com que



delicadeza trata os seus filhos. Fez do
matriménio um vinculo santo,
imagem da unido de Cristo com a sua
Igreja, um grande sacramento em
que se fundamenta a familia crist3,
que ha-de ser, com a graca de Deus,
um ambiente de paz e de concordia,
escola de santidade. Os pais sdo
cooperadores de Deus. Dai nasce o
amavel dever de veneracao, que
corresponde aos filhos. Com razdo, o
quarto mandamento pode chamar-se
- escrevi-o ha tantos anos - o
dulcissimo preceito do Decalogo. Se
se vive o matrimonio como Deus
quer, santamente, o lar sera um
lugar de paz, luminoso e alegre.

O Nosso Pai, Deus, deu-nos, com a
Ordem sacerdotal, a possibilidade de
que alguns fiéis, em virtude duma
nova e inefavel infusdo do Espirito
Santo, recebam um caracter
indelével na alma, que os configura
com Cristo Sacerdote, para actuarem
em nome de Cristo Jesus, Cabeca do



seu Corpo Mistico. Com este
sacerdocio ministerial, que difere do
sacerdocio comum de todos os fiéis,
essencialmente e ndo com diferenca
de grau, os ministros sagrados
podem consagrar o Corpo e o Sangue
de Cristo, oferecer a Deus o Santo
sacrificio, perdoar os pecados na
confissdo sacramental e exercitar o
ministério de doutrinar as pessoas in
iis quae sunt ad Deum, em tudo e so
no que se refere a Deus.

Por isso, o sacerdote deve ser
exclusivamente um homem de Deus,
rejeitando o pensamento de querer
brilhar em campos em que 0s outros
cristaos ndo precisem dele. O
sacerdote ndo é um psicologo, nem
um socidlogo, nem um antropologo: é
outro Cristo, o proprio Cristo, para
atender as almas dos seus irmdos.
Seria triste que o sacerdote,
baseando-se numa ciéncia humana -
que so cultivara como amador e
aprendiz, se se dedicar a sua tarefa



sacerdotal - se julgasse, sem mais
nem menos, habilitado a pontificar
em teologia dogmatica ou moral. A
unica coisa que faria, era demonstrar
uma dupla ignorancia - na ciéncia
humana e na ciéncia teoldgica -
ainda que com ar superficial de sabio
conseguisse enganar alguns leitores
ou ouvintes indefesos.

E um facto publico que alguns
eclesiasticos parecem hoje dispostos
a fabricar uma nova Igreja, traindo
Cristo, mudando os fins espirituais -
a salvacdo das almas, uma a uma -
por fins temporais. Se ndo resistirem
a essa tentacdo, deixardo de cumprir
0 seu sagrado ministério, perderdo a
confianca e o respeito do povo e
produzirdo uma tremenda
destruicdo dentro da Igreja,
intrometendo-se, além disso,
indevidamente, na liberdade politica
dos cristdos e dos restantes homens,
com a consequente confusao -
tornam-se eles mesmos perigosos -



na convivéncia civil. A Sagrada
Ordem é o sacramento do servico
sobrenatural aos irmdaos na fé; alguns
parecem querer converté-la no
instrumento terreno dum novo
despotismo.

Mas continuemos a contemplar a
maravilha dos Sacramentos. Na
Uncao dos Enfermos, como agora
chamam a Extrema Uncao,
assistimos a uma amorosa
preparacdo da viagem, que
terminara na casa do Pai. E com a
Sagrada Eucaristia, sacramento - se
assim nos podemos exprimir - da
loucura do amor divino, concede-nos
a sua graga, e entrega-se-nos o
proprio Deus, Jesus Cristo, que esta
realmente sempre presente nas
espécies consagradas - e ndo apenas
durante a Santa Missa - com 0 seu
Corpo, com a sua Alma, com o seu
Sangue e com a sua Divindade.



Penso repetidas vezes na
responsabilidade que incumbe aos
sacerdotes, de assegurar a todos 0s
cristaos esse caminho divino dos
Sacramentos. A graca de Deus vem
em socorro de cada alma; cada
criatura requer uma assisténcia
concreta, pessoal. As almas néo se
podem tratar massivamente! Nao é
licito defender a dignidade humana e
a dignidade de filho de Deus, ndo
atendendo a cada um pessoalmente
com a humildade de quem se sabe
instrumento para ser veiculo do
amor de Cristo; porque cada alma é
um tesouro maravilhoso; cada
homem é unico, insubstituivel. Cada
um vale todo o sangue de Cristo.

Falavamos antes de luta. Mas a luta
exige treino, uma alimentacao
adequada, uma terapéutica urgente
em caso de doenca, de contusdes, de
feridas. Os Sacramentos, medicina
principal da Igreja, ndo sédo
supérfluos: quando se abandonam



voluntariamente, nao é possivel dar
um passo no caminho por onde se
segue Cristo. Necessitamos deles
como da respiracdo, como da
circulacdo do sangue, como da luz,
para poder apreciar em qualquer
instante o que o Senhor quer de nos.

A ascética do cristdo exige fortaleza;
e essa fortaleza encontra-a no
Criador. Nos somos a obscuridade e
Ele é resplendor clarissimo; somos a
doenca e Ele a saudavel robustez;
somos a escassez e Ele a infinita
riqueza; somos a debilidade e Ele
sustenta-nos, quia tu es, Deus,
fortitudo mea, porque és sempre, 0
meu Deus, a nossa fortaleza. Nada ha
nesta terra capaz de se opor ao
brotar impaciente do Sangue
redentor de Cristo. Mas a pequenez
humana pode velar os olhos de modo
a que ndo descortinem a grandeza
divina. Dai a responsabilidade de
todos os fiéis e especialmente dos
que tém o oficio de dirigir - de servir



- espiritualmente o Povo de Deus, de
ndo fecharem as fontes da graca, de
ndo se envergonharem da Cruz de
Cristo.

Responsabilidade dos pastores

Na Igreja de Deus, o empenho
constante por sermos cada vez mais
leais a doutrina de Cristo é obrigacao
de todos. Ninguém esta isento. Se o0s
pastores ndo lutassem pessoalmente
por adquirir finura de consciéncia,
respeito fiel ao dogma e a moral - que
constituem o depdsito da fé e o
patriménio comum -, voltariam a ser
reais as proféticas palavras de
Ezequiel: Filho do homem profetiza
acerca dos pastores de Israel;
profetiza e diz aos pastores: - Isto diz
0 Senhor Deus: Ai dos pastores de
Israel que se apascentam a si
proprios! Porventura ndo sdo os
rebanhos os que devem ser
apascentados pelos pastores? Vos lhes
tomais o leite e vos vestis com as suas



lds e matais as reses mais gordas,
mas ndo apascentais o meu rebanho.
Ndo fortalecestes as ovelhas débeis,
ndo curastes as doentes, ndo pusestes
ligaduras as que tinham algum
membro quebrado, ndo fizestes voltar
as desgarradas, nem buscastes as que
se tinham perdido; mas dominastes
sobre elas com aspereza e com
prepoténcia.

Sao repreensdes fortes, mas mais
grave é a ofensa que se faz a Deus
quando, tendo recebido o cargo de
velar pelo bem espiritual de todos, se
maltratam as almas, privando-as da
agua limpa do Baptismo que
regenera a alma, do 6leo balsdmico
da Confirmacao, que a fortalece, do
tribunal que perdoa, do alimento que
da a vida eterna.

Quando é que isto pode acontecer?
Quando se abandona esta guerra de
paz. Quem ndo luta, expde-se a
qualquer daquelas escraviddées, que



tém o efeito de aferrolhar os
coracOes de carne: a escravidao
duma visdo exclusivamente humana,
a escraviddo do desejo afanoso de
poder e de prestigio temporal, a
escravidao da vaidade, a escravidao
do dinheiro, a escravidao da
sensualidade...

Se alguma vez - porque Deus pode
permitir essa prova - tropecais com
pastores indignos deste nome, ndo
vos escandalizeis. Cristo prometeu
assisténcia infalivel e indefectivel a
sua Igreja, mas ndo garantiu a
fidelidade dos homens que a
compdem. A estes ndo lhes faltara a
graca abundante, generosa - se
puserem da sua parte o pouco que
Deus pede: vigiar atentamente,
empenhando-se em remover, com a
graca de Deus, os obstaculos para
conseguir a santidade. Se ndo ha
luta, quem parece estar nos pincaros
pode estar muito baixo aos olhos de
Deus. Conhego as tuas obras, a tua



conduta, sei que tens fama de que
vives e estds morto. Sé vigilante e
consolida os restos do teu rebanho,
que esta para morrer, porque ndo
acho as tuas obras perfeitas diante do
meu Deus. Lembra-te, pois, do que
recebeste e ouviste, e observa-o, e faz
peniténcia.

Sao exortacdes do apostolo S. Jodo,
no século primeiro, dirigidos a quem
tinha a responsabilidade da Igreja na
cidade de Sardes. Porque a possivel
decadéncia do sentido da
responsabilidade em alguns pastores
ndo é um fenémeno moderno; surge
jad no tempo dos Apdstolos, no
proprio século em que Nosso Senhor
Jesus Cristo tinha vivido na terra. E
ninguém esta seguro, se deixa de
lutar consigo mesmo. Ninguém pode
salvar-se isoladamente. Todos na
Igreja precisamos desses meios
concretos que nos fortalecem: da
humildade, que nos dispde a aceitar
a ajuda e o conselho; das



mortificacdes, que nos removem o
coracdo, para que nele reine Cristo;
do estudo da Doutrina segura de
sempre, que nos leva a conservar em
nos a fé e a propaga-la.

Hoje e ontem

A liturgia do Domingo de Ramos poe
na boca dos cristdos este cantico:
levantai, portas, os vossos dintéis;
levantai-vos, portas antigas, para que
entre o Rei da gloria. Quem fica
recluso na cidadela do seu egoismo
ndo descera ao campo de batalha.
Contudo, se levantar as portas da
fortaleza e permitir que entre o Rei
da Paz, saira com ele a combater
contra toda essa miséria que
embacia os olhos e insensibiliza a
consciéncia.

Levantai as portas antigas. Esta
exigéncia de combate ndo é nova no
Cristianismo. E a verdade perene.
Sem luta, ndo se consegue a vitoria;
sem vitoria ndo se alcanga a paz. Sem



paz, a alegria humana sera so uma
alegria aparente, falsa, estéril, que
ndo se traduz na ajuda aos homens,
nem em obras de caridade e de
justica, de perddo e de misericordia,
nem em servigo de Deus.

Agora, dentro e fora da Igreja, em
cima e em baixo, d4 a impressao de
que muitos renunciaram a luta - a
guerra pessoal contra as suas
proprias claudicacdes -, para se
entregarem com armas e bagagens as
serviddes que envelhecem a alma.
Esse perigo rondara sempre em tomo
de todos os cristéos.

Por isso, é preciso pedir
incessantemente a Santissima
Trindade que tenha compaixdo de
todos. Ao falar destas coisas fico
perturbado se recorro a justica de
Deus. Apelo para a sua misericordia,
para a sua compaixao, a fim de que
ndo olhe para os nossos pecados, mas
para os méritos de Cristo e de sua



Santa Mde, e que é também nossa
Mae, para os do Patriarca S. José, que
Lhe serviu de Pai, para os. dos
Santos.

O cristdo pode viver com a segurancga
de que, se quiser lutar, Deus o
acolhera na sua mao direita, como se
1é na Missa desta festa. Jesus, que
entra em Jerusalém montado num
pobre burrico, Rei da paz, é quem
diz: o, reino dos céus alcanga-se com
violéncia, e os violentos arrebatam-
no. Essa forca ndo se manifesta na
violéncia contra os outros; é fortaleza
para combater as proprias
debilidades e misérias, valentia para
ndo mascarar as nossas
infidelidades, audacia para confessar
a fé, mesmo quando o ambiente é
contrario.

Hoje, como ontem, espera-se
heroismo do cristdo. Heroismo em
grandes contendas, se é preciso.
Heroismo - e sera o normal - nas



pequenas escaramucas de cada dia.
Quando se luta continuamente, com
Amor e deste modo que parece
insignificante, o Senhor esta sempre
ao lado dos seus filhos, como pastor
amoroso: Eu mesmo apascentarei as
minhas ovelhas e as farei repousar,
diz o Senhor Deus. Irei procurar as
que se tinham perdido, farei voltar as
que andavam desgarradas, porei
ligaduras as que tinham algum
membro quebrado e fortalecerei as
que estavam fracas... E as minhas
ovelhas habitardo no seu pais sem
temors; e elas saberdo que eu sou o
Senhor, quando eu tiver quebrado as
cadeias do seu jugo, e as tiver
arrancado das maos daqueles que as
dominavam.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-


https://opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/

homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/

	A luta interior (Domingo de Ramos)

