
opusdei.org

A luta interior
(Domingo de Ramos)

Homilia pronunciada por S.
Josemaria a-4-IV-1971, Domingo
de Ramos e publicada em
“Cristo que Passa”.

05/04/2020

Como toda a festa cristã, esta que
agora celebramos é especialmente
uma festa de paz. Os ramos, com o
seu antigo simbolismo, evocam
aquela cena do Génesis: depois de ter
esperado outros sete dias, novamente
deitou a pomba fora da arca. E ela
voltou a ele pela tarde trazendo no



bico um ramo de oliveira com folhas
verdes. Entendeu, pois, Noé que as
águas tinham cessado sobre a terra.
Agora recordamos que a aliança
entre Deus e o seu povo é confirmada
e estabelecida em Cristo, porque Ele é
a nossa paz. Nessa maravilhosa
unidade e recapitulação do velho no
novo, que caracteriza a liturgia da
nossa Santa Igreja Católica, lemos no
dia de hoje estas palavras de
profunda alegria: os filhos dos
hebreus, levando ramos de oliveira,
saíram ao encontro do Senhor,
aclamando e dizendo: glória nas
alturas.

A aclamação a Jesus Cristo une-se, na
nossa alma, com aquela que saudou
o seu nascimento em Belém. E, à sua
passagem, conta-nos S. Lucas, as
multidões estendiam os seus mantos
no caminho. E, quando já ia chegando
à descida do monte das Oliveiras, toda
a multidão dos seus discípulos
começou alegremente a louvar a Deus



em altas vozes por todas as
maravilhas que tinham visto, dizendo:
Bendito o Rei que vem em nome do
Senhor. Paz no Céu e glória nas
alturas.

Paz na terra

Pax in coelo, paz no céu. Mas
olhemos também o mundo: porque é
que não há paz na terra? Não, não há
paz. Há somente aparências de paz,
equilíbrio de medo, compromissos
precários. Nem sequer há paz na
Igreja, sulcada por tensões que
retalham a branca túnica da Esposa
de Cristo. Não há paz em muitos
corações que tentam em vão
compensar a intranquilidade da
alma com a distracção contínua, com
a pequena satisfação dos bens que
não saciam, porque deixam sempre o
travo amargo da tristeza.

As folhas de palma, escreve Santo
Agostinho, são o símbolo da
homenagem, porque significam



vitória. O Senhor estava a momentos
da vitória, morrendo na Cruz. Ia
triunfar, no sinal da Cruz, sobre o
Diabo, príncipe da morte. Cristo é a
nossa paz porque venceu; e venceu
porque lutou, no duro combate
contra a maldade acumulada pelos
corações humanos.

Cristo, que é a nossa paz, é também o
Caminho. Se queremos a paz, temos
de seguir os seus passos. A paz é
consequência da guerra, da luta,
dessa luta ascética, íntima, que cada
cristão deve sustentar contra tudo
aquilo que, na sua vida, não é de
Deus: contra a soberba, a
sensualidade, o egoísmo, a
superficialidade, a estreiteza do
coração. É inútil clamar pelo sossego
exterior se falta tranquilidade nas
consciências, no fundo da alma, 
porque é do coração que saem os
maus pensamentos, os homicídios, os
adultérios, as fornicações, os furtos,
os falsos testemunhos, as blasfémias.



Luta, compromisso de amor e de
justiça

Mas não parece antiquada esta
linguagem? Porventura não foi
substituída por um vocabulário de
moda feito de claudicações pessoais
encobertas com uma roupagem
pseudo-científica? Não existirá hoje
um acordo tácito em que os bens
reais são apenas o dinheiro que tudo
compra, o poder temporal, a astúcia
para ficar sempre por cima, a
sabedoria humana que se autodefine
como adulta e pensa ter superado o
sagrado?

Não sou nem nunca fui pessimista,
porque a fé me diz que Cristo venceu
definitivamente e nos deu, como
prémio da sua conquista, um
mandato, que é também um
compromisso: lutar. Nós, cristãos,
temos um empenho de amor, que
aceitamos livremente com a
chamada da graça divina: uma



obrigação que nos anima a lutar com
tenacidade. Sabemos que somos tão
frágeis como os outros homens, mas
também não podemos esquecer-nos
de que, se usarmos os devidos meios,
seremos o sal, a luz e a levedura do
mundo. Seremos o consolo de Deus.

O nosso empenho de perseverar com
firmeza neste propósito de Amor é,
além disso, um dever de justiça. E a
matéria desta exigência, comum a
todos os fieis, traduz-se numa
batalha constante. A tradição da
Igreja sempre se referiu aos cristãos
como milites Christi, soldados de
Cristo; soldados que dão serenidade
aos outros enquanto combatem
continuamente contra as suas
próprias más inclinações. Às vezes,
por falta de sentido sobrenatural, por
uma descrença prática, não querem
compreender de forma alguma como
milícia a vida na Terra. Insinuam
maliciosamente que, se nos
consideramos milites Christi, há o



perigo de utilizarmos a fé para fins
temporais de violência, de sedições.
Esse modo de pensar é um triste e
pouco lógico simplismo, que costuma
andar unido ao comodismo e à
cobardia.

Nada há de mais estranho à fé
católica do que o fanatismo. Este
conduz a estranhas confusões, com
os mais diversos matizes, entre o que
é profano e o que é espiritual. Tal
perigo não existe, se a luta se
entende como Cristo no-la ensinou,
isto é, como guerra de cada um
consigo mesmo, como esforço
sempre renovado por amar mais a
Deus, por desterrar o egoísmo, por
servir todos os homens. Renunciar a
esta contenda, seja com que desculpa
for, é declarar-se de antemão
derrotado, aniquilado, sem fé, com a
alma caída e dissipada em
complacências mesquinhas.



Para o cristão, o combate espiritual
diante de Deus e de todos os irmãos
na fé é uma necessidade, uma
consequência da sua condição. Por
isso, se alguém não luta, está a trair
Jesus Cristo e todo o Corpo Místico,
que é a Igreja.

Luta incessante

A guerra do cristão é incessante,
porque na vida interior dá-se um
perpétuo começar e recomeçar, que
impede que, com orgulho, nos
pensemos já perfeitos. É inevitável
que haja muitas dificuldades no
nosso caminho; se não
encontrássemos obstáculos, não
seríamos criaturas de carne e osso.
Havemos de ter sempre paixões que
nos puxem para baixo e sempre
precisaremos de nos defender desses
delírios mais ou menos veementes.

Sentir no corpo e na alma o aguilhão
do orgulho, da sensualidade, da
inveja, da preguiça, do desejo de



subjugar os outros, não deveria ser
uma descoberta. É um mal antigo,
sistematicamente confirmado pela
nossa experiência pessoal. É o ponto
de partida e o ambiente habitual
para ganhar a nossa corrida para a
casa do Pai, neste desporto tão
íntimo. Por isso ensina S. Paulo:
quanto a mim corro, não como à
aventura; combato, não como quem
açouta o ar; mas castigo o meu corpo,
e reduzo-o à escravidão, para que não
suceda que, tendo pregado aos outros,
eu mesmo venha a ser réprobo .

Para começar ou sustentar esta
contenda, o cristão não deve esperar
manifestações exteriores ou
sentimentos favoráveis. A vida
interior não é uma questão de
sentimentos, mas de graça divina e
de vontade, de amor. Todos os
discípulos foram capazes de seguir
Cristo no seu dia de triunfo em
Jerusalém, mas quase todos O



abandonaram à hora do opróbrio da
Cruz.

Para amar de verdade é preciso ser
forte, leal, com o coração firmemente
engastado na fé, na esperança e na
caridade. Só as pessoas levianas
mudam caprichosamente o objecto
dos seus amores, que não são
amores, mas compensações egoístas.
Quando há amor, há integridade:
capacidade de entrega, de sacrifício,
de renúncia. E no meio da entrega,
do sacrifício e da renúncia,
juntamente com o suplício da
contradição, a felicidade e a alegria,
uma alegria que nada nem ninguém
nos poderá tirar.

Neste torneio de amor não devem
entristecer-nos as quedas, nem
sequer as quedas graves, se
recorremos a Deus no Sacramento da
Penitência, com dor e com um bom
propósito. O cristão não é um
maníaco coleccionador de folhas



imaculadas de bons serviços. Jesus
Cristo Nosso Senhor comove-se tanto
com a inocência e a fidelidade de
João como, depois da queda de
Pedro, se enternece com o seu
arrependimento. Jesus compreende a
nossa debilidade e atrai-nos a Si
como em plano inclinado, desejando
que saibamos insistir no esforço de
subir cada dia um pouco. Procura-
nos, da mesma forma que procurou
os discípulos de Emaús, ou seja,
saindo-lhes ao encontro; como
procurou Tomé e lhe mostrou e lhe
fez tocar com os seus dedos as chagas
abertas nas mãos e no peito. Jesus
Cristo sempre está à espera que
voltemos para Ele, precisamente
porque conhece a nossa fraqueza.

A luta interior

Suporta os trabalhos como um bom
soldado de Cristo, diz-nos S. Paulo. A
vida do cristão é milícia, guerra,
formosíssima guerra de paz, que em



nada coincide com as empresas
bélicas humanas, porque estas se
inspiram na divisão e, muitas vezes,
nos ódios, enquanto a guerra dos
filhos de Deus contra o seu próprio
egoísmo, se baseia na unidade e no
amor. Porque, embora vivendo na
carne, não militamos segundo a
carne. Porque as armas com que
combatemos não são carnais, mas
fortaleza de Deus para destruir
fortalezas, desbaratando com elas os
projectos humanos e toda a altivez
que se levantam contra a ciência de
Deus. É a escaramuça sem tréguas
contra o orgulho, contra a
prepotência que nos dispõe a fazer o
mal, contra os juízos cheios de
soberba.

Neste Domingo de Ramos, quando
Nosso Senhor começa a semana
decisiva para a nossa salvação,
deixemo-nos de considerações
superficiais e vamos ao que é central,
ao que verdadeiramente é



importante. Pensai no seguinte:
aquilo que devemos pretender é ir
para o Céu. Se não, nada vale a pena.
Para ir para o Céu é indispensável a
fidelidade à doutrina de Cristo. Para
ser fiel é indispensável porfiar com
constância no nosso combate contra
os obstáculos que se opõem à nossa
eterna felicidade.

Sei que, imediatamente depois de
falar em combater, nos surge pela
frente a nossa debilidade e prevemos
as quedas, os erros. Deus conta com
isso. É inevitável que, ao
caminharmos, levantemos pó. Somos
criaturas e estamos repletos de
defeitos. Eu diria até que tem de os
haver sempre, pois são a sombra que
faz com que se destaquem mais, por
contraste, na nossa alma, a graça de
Deus e o esforço por
correspondermos ao favor divino. E
esse claro-escuro tornar-nos-á
humanos, humildes, compreensivos,
generosos.



Não nos enganemos: na nossa vida,
se contamos com brio e com vitórias,
devemos também contar com quedas
e derrotas. Essa foi sempre a
peregrinação terrena do cristão,
incluindo a daqueles que veneramos
nos altares. Recordais-vos de Pedro,
de Agostinho, de Francisco? Nunca
me agradaram as biografias dos
santos em que, com ingenuidade,
mas também com falta de doutrina,
nos apresentam as façanhas desses
homens, como se estivessem
confirmados na graça desde o seio
materno. Não. As verdadeiras
biografias dos heróis cristãos são
como as nossas vidas: lutavam e
ganhavam, lutavam e perdiam. E
então, contritos, voltavam à luta.

Não nos cause estranheza o facto de
sermos derrotados com relativa
frequência, habitualmente ou até
talvez sempre, em matérias de pouca
importância ,que nos ferem como se
tivessem muita. Se há amor de Deus,



se há humildade, se há perseverança
e tenacidade na nossa milícia, essas
derrotas não terão demasiada
importância, porque virão as vitórias
a seu tempo, que serão glórias aos
olhos de Deus. Não existem os
fracassos, se agimos com rectidão de
intenção e queremos cumprir a
vontade de Deus, contando sempre
com a sua graça e com o nosso nada.

Mas ronda à nossa volta um potente
inimigo, que se opõe ao nosso desejo
de encarnar dum modo acabado a
doutrina de Cristo: o orgulho que
cresce quando não procuramos
descobrir, depois dos fracassos e das
derrotas, a mão benfeitora e
misericordiosa do Senhor. Então a
alma enche-se de penumbra - de
triste obscuridade - crendo-se
perdida. E a imaginação inventa
obstáculos que não são reais, que
desapareceriam se os encarássemos
com um pouco de humildade. Com o
orgulho e a imaginação, a alma mete-



se por vezes em tortuosos calvários;
mas nesses calvários não está Cristo,
porque onde está o Senhor goza-se de
paz e de alegria, mesmo que a alma
esteja em carne viva e rodeada de
trevas.

Outro inimigo hipócrita da nossa
santificarão: pensar que esta batalha
interior tem de dirigir-se contra
obstáculos extraordinários, contra
dragões que respiram fogo. É outra
manifestação de orgulho. Queremos
lutar, mas estrondosamente, com
clamores de trombetas e tremular de
estandartes.

Temos de nos convencer de que o
maior inimigo da pedra não é o picão
ou o machado, nem o golpe de
qualquer outro instrumento, por
mais contundente que seja: é essa
água miúda, que se mete, gota a gota,
entre as gretas da fraga, até arruinar
a sua estrutura. O perigo mais forte
para o cristão é desprezar a luta



nessas escaramuças, que penetram
pouco a pouco na alma, até a
tornarem branda, quebradiça,
indiferente e insensível às vozes de
Deus.

Oiçamos o Senhor, que nos diz: quem
é fiel no pouco, também é fiel no
muito; e quem é injusto no pouco
também é injusto no muito. Isto é o
mesmo que recordar-nos: luta a cada
instante nesses pormenores
aparentemente pequenos, mas
grandes aos meus olhos; vive com
pontualidade o cumprimento do
dever; sorri a quem precise, mesmo
que tu tenhas a alma dorida; dedica,
sem regateares, o tempo necessário à
oração; acode a ajudar quem te
procura; pratica a justiça, ampliando-
a com a graça da caridade.

São estas e outras semelhantes as
moções que cada dia sentiremos
dentro de nós, como um aviso
silencioso que nos leva a treinar-nos



neste desporto sobrenatural de nos
vencermos a nós mesmos. Que a luz
de Deus nos ilumine, para
compreendermos as suas
advertências; que nos ajude a lutar,
que esteja ao nosso lado na vitória;
que não nos abandone na hora da
queda, porque assim nos
encontraremos sempre em condições
de nos levantarmos e de
continuarmos a combater.

Não podemos parar. O Senhor pede-
nos uma luta cada vez mais rápida,
cada vez mais profunda, cada vez
mais ampla. Somos obrigados a
superar-nos, porque nesta
competição a única meta é a chegada
à glória do Céu. E se não
chegássemos ao Céu, nada teria
valido a pena.

Os sacramentos da graça de Deus

Quem deseja lutar, usa os devidos
meios. E os meios não mudaram
nestes vinte séculos de Cristianismo:



oração, mortificação e frequência de
Sacramentos. Como a mortificação é
também oração - oração dos sentidos
- podemos descrever esses meios com
duas palavras apenas: oração e
Sacramentos.

Gostaria que considerássemos agora
esse manancial de graça divina dos
Sacramentos, maravilhosa
manifestação da misericórdia de
Deus. Meditemos devagar a definição
que se insere no Catecismo de S. Pio
V: determinados sinais sensíveis que
causam a graça e, ao mesmo tempo, a
declaram, como que pondo-a diante
dos olhos. Deus Nosso Senhor é
infinito e o seu amor é inesgotável, a
sua clemência e a sua piedade para
connosco não admitem limites. E
embora nos conceda a sua graça de
muitos outros modos, instituiu
expressa e livremente - só Ele podia
fazê-lo - estes sete sinais eficazes,
para que os homens possam
participar dos méritos da Redenção,



duma maneira estável, simples e
acessível a todos,.

Se abandonarmos os Sacramentos,
desaparece a verdadeira vida cristã.
Contudo, não se nos oculta que
particularmente nesta época não
falta quem pareça esquecer, e até a
chegue a desprezar, esta corrente
redentora da graça de Cristo. É
doloroso falar desta chaga da
sociedade que se chama cristã, mas
torna-se necessário, para que nas
nossas almas se afinque o desejo de
recorrermos com mais gratidão e
amor a essas fontes de santificação.

Decidem sem o menor escrúpulo
retardar o baptismo dos recém-
nascidos, privando-os - e cometendo
assim um grave atentado contra a
justiça e contra a caridade - da graça
da fé, do tesouro incalculável da
inabitação da Santíssima Trindade
na alma, que vem ao mundo
manchada pelo pecado original.



Pretendem também desvirtuar a
natureza própria do Sacramento da
Confirmação, no qual a Tradição viu
sempre unanimemente um
robustecimento da vida espiritual,
uma efusão calada e fecunda do
Espírito Santo, para que, fortalecida
sobrenaturalmente, a alma possa
lutar - milites Christi, como soldado
de Cristo - nessa batalha interior
contra o egoísmo e a concupiscência.

Se se perde a sensibilidade para as
coisas de Deus, dificilmente se
compreenderá o Sacramento da
Penitência. A confissão sacramental
não é um diálogo humano, é um
colóquio divino; é um tribunal de
segura e divina justiça e, sobretudo,
de misericórdia, com um juiz
amoroso que não deseja a morte do
pecador, mas que ele se converta e
viva.

É verdadeiramente infinita a ternura
de Nosso Senhor. Olhai com que



delicadeza trata os seus filhos. Fez do
matrimónio um vínculo santo,
imagem da união de Cristo com a sua
Igreja, um grande sacramento em
que se fundamenta a família cristã,
que há-de ser, com a graça de Deus,
um ambiente de paz e de concórdia,
escola de santidade. Os pais são
cooperadores de Deus. Daí nasce o
amável dever de veneração, que
corresponde aos filhos. Com razão, o
quarto mandamento pode chamar-se
- escrevi-o há tantos anos - o
dulcíssimo preceito do Decálogo. Se
se vive o matrimónio como Deus
quer, santamente, o lar será um
lugar de paz, luminoso e alegre.

O Nosso Pai, Deus, deu-nos, com a
Ordem sacerdotal, a possibilidade de
que alguns fiéis, em virtude duma
nova e inefável infusão do Espírito
Santo, recebam um carácter
indelével na alma, que os configura
com Cristo Sacerdote, para actuarem
em nome de Cristo Jesus, Cabeça do



seu Corpo Místico. Com este
sacerdócio ministerial, que difere do
sacerdócio comum de todos os fiéis,
essencialmente e não com diferença
de grau, os ministros sagrados
podem consagrar o Corpo e o Sangue
de Cristo, oferecer a Deus o Santo
sacrifício, perdoar os pecados na
confissão sacramental e exercitar o
ministério de doutrinar as pessoas in
iis quae sunt ad Deum, em tudo e só
no que se refere a Deus.

Por isso, o sacerdote deve ser
exclusivamente um homem de Deus,
rejeitando o pensamento de querer
brilhar em campos em que os outros
cristãos não precisem dele. O
sacerdote não é um psicólogo, nem
um sociólogo, nem um antropólogo: é
outro Cristo, o próprio Cristo, para
atender as almas dos seus irmãos.
Seria triste que o sacerdote,
baseando-se numa ciência humana -
que só cultivará como amador e
aprendiz, se se dedicar à sua tarefa



sacerdotal - se julgasse, sem mais
nem menos, habilitado a pontificar
em teologia dogmática ou moral. A
única coisa que faria, era demonstrar
uma dupla ignorância - na ciência
humana e na ciência teológica -
ainda que com ar superficial de sábio
conseguisse enganar alguns leitores
ou ouvintes indefesos.

É um facto público que alguns
eclesiásticos parecem hoje dispostos
a fabricar uma nova Igreja, traindo
Cristo, mudando os fins espirituais -
a salvação das almas, uma a uma -
por fins temporais. Se não resistirem
a essa tentação, deixarão de cumprir
o seu sagrado ministério, perderão a
confiança e o respeito do povo e
produzirão uma tremenda
destruição dentro da Igreja,
intrometendo-se, além disso,
indevidamente, na liberdade política
dos cristãos e dos restantes homens,
com a consequente confusão -
tornam-se eles mesmos perigosos -



na convivência civil. A Sagrada
Ordem é o sacramento do serviço
sobrenatural aos irmãos na fé; alguns
parecem querer convertê-la no
instrumento terreno dum novo
despotismo.

Mas continuemos a contemplar a
maravilha dos Sacramentos. Na
Unção dos Enfermos, como agora
chamam à Extrema Unção,
assistimos a uma amorosa
preparação da viagem, que
terminará na casa do Pai. E com a
Sagrada Eucaristia, sacramento - se
assim nos podemos exprimir - da
loucura do amor divino, concede-nos
a sua graça, e entrega-se-nos o
próprio Deus, Jesus Cristo, que está
realmente sempre presente nas
espécies consagradas - e não apenas
durante a Santa Missa - com o seu
Corpo, com a sua Alma, com o seu
Sangue e com a sua Divindade.



Penso repetidas vezes na
responsabilidade que incumbe aos
sacerdotes, de assegurar a todos os
cristãos esse caminho divino dos
Sacramentos. A graça de Deus vem
em socorro de cada alma; cada
criatura requer uma assistência
concreta, pessoal. As almas não se
podem tratar massivamente! Não é
lícito defender a dignidade humana e
a dignidade de filho de Deus, não
atendendo a cada um pessoalmente
com a humildade de quem se sabe
instrumento para ser veículo do
amor de Cristo; porque cada alma é
um tesouro maravilhoso; cada
homem é único, insubstituível. Cada
um vale todo o sangue de Cristo.

Falávamos antes de luta. Mas a luta
exige treino, uma alimentação
adequada, uma terapêutica urgente
em caso de doença, de contusões, de
feridas. Os Sacramentos, medicina
principal da Igreja, não são
supérfluos: quando se abandonam



voluntariamente, não é possível dar
um passo no caminho por onde se
segue Cristo. Necessitamos deles
como da respiração, como da
circulação do sangue, como da luz,
para poder apreciar em qualquer
instante o que o Senhor quer de nós.

A ascética do cristão exige fortaleza;
e essa fortaleza encontra-a no
Criador. Nós somos a obscuridade e
Ele é resplendor claríssimo; somos a
doença e Ele a saudável robustez;
somos a escassez e Ele a infinita
riqueza; somos a debilidade e Ele
sustenta-nos, quia tu es, Deus,
fortitudo mea, porque és sempre, ó
meu Deus, a nossa fortaleza. Nada há
nesta terra capaz de se opor ao
brotar impaciente do Sangue
redentor de Cristo. Mas a pequenez
humana pode velar os olhos de modo
a que não descortinem a grandeza
divina. Daí a responsabilidade de
todos os fiéis e especialmente dos
que têm o ofício de dirigir - de servir



- espiritualmente o Povo de Deus, de
não fecharem as fontes da graça, de
não se envergonharem da Cruz de
Cristo.

Responsabilidade dos pastores

Na Igreja de Deus, o empenho
constante por sermos cada vez mais
leais à doutrina de Cristo é obrigação
de todos. Ninguém está isento. Se os
pastores não lutassem pessoalmente
por adquirir finura de consciência,
respeito fiel ao dogma e à moral - que
constituem o depósito da fé e o
património comum -, voltariam a ser
reais as proféticas palavras de
Ezequiel: Filho do homem profetiza
acerca dos pastores de Israel;
profetiza e diz aos pastores: - Isto diz
o Senhor Deus: Ai dos pastores de
Israel que se apascentam a si
próprios! Porventura não são os
rebanhos os que devem ser
apascentados pelos pastores? Vós lhes
tomais o leite e vos vestis com as suas



lãs e matais as reses mais gordas,
mas não apascentais o meu rebanho.
Não fortalecestes as ovelhas débeis,
não curastes as doentes, não pusestes
ligaduras às que tinham algum
membro quebrado, não fizestes voltar
as desgarradas, nem buscastes as que
se tinham perdido; mas dominastes
sobre elas com aspereza e com
prepotência.

São repreensões fortes, mas mais
grave é a ofensa que se faz a Deus
quando, tendo recebido o cargo de
velar pelo bem espiritual de todos, se
maltratam as almas, privando-as da
água limpa do Baptismo que
regenera a alma, do óleo balsâmico
da Confirmação, que a fortalece, do
tribunal que perdoa, do alimento que
dá a vida eterna.

Quando é que isto pode acontecer?
Quando se abandona esta guerra de
paz. Quem não luta, expõe-se a
qualquer daquelas escravidões, que



têm o efeito de aferrolhar os
corações de carne: a escravidão
duma visão exclusivamente humana,
a escravidão do desejo afanoso de
poder e de prestígio temporal, a
escravidão da vaidade, a escravidão
do dinheiro, a escravidão da
sensualidade...

Se alguma vez - porque Deus pode
permitir essa prova - tropeçais com
pastores indignos deste nome, não
vos escandalizeis. Cristo prometeu
assistência infalível e indefectível à
sua Igreja, mas não garantiu a
fidelidade dos homens que a
compõem. A estes não lhes faltará a
graça abundante, generosa - se
puserem da sua parte o pouco que
Deus pede: vigiar atentamente,
empenhando-se em remover, com a
graça de Deus, os obstáculos para
conseguir a santidade. Se não há
luta, quem parece estar nos píncaros
pode estar muito baixo aos olhos de
Deus. Conheço as tuas obras, a tua



conduta, sei que tens fama de que
vives e estás morto. Sê vigilante e
consolida os restos do teu rebanho,
que está para morrer, porque não
acho as tuas obras perfeitas diante do
meu Deus. Lembra-te, pois, do que
recebeste e ouviste, e observa-o, e faz
penitência.

São exortações do apóstolo S. João,
no século primeiro, dirigidos a quem
tinha a responsabilidade da Igreja na
cidade de Sardes. Porque a possível
decadência do sentido da
responsabilidade em alguns pastores
não é um fenómeno moderno; surge
já no tempo dos Apóstolos, no
próprio século em que Nosso Senhor
Jesus Cristo tinha vivido na terra. E
ninguém está seguro, se deixa de
lutar consigo mesmo. Ninguém pode
salvar-se isoladamente. Todos na
Igreja precisamos desses meios
concretos que nos fortalecem: da
humildade, que nos dispõe a aceitar
a ajuda e o conselho; das



mortificações, que nos removem o
coração, para que nele reine Cristo;
do estudo da Doutrina segura de
sempre, que nos leva a conservar em
nós a fé e a propagá-la.

Hoje e ontem

A liturgia do Domingo de Ramos põe
na boca dos cristãos este cântico: 
levantai, portas, os vossos dintéis;
levantai-vos, portas antigas, para que
entre o Rei da glória. Quem fica
recluso na cidadela do seu egoísmo
não descerá ao campo de batalha.
Contudo, se levantar as portas da
fortaleza e permitir que entre o Rei
da Paz, sairá com ele a combater
contra toda essa miséria que
embacia os olhos e insensibiliza a
consciência.

Levantai as portas antigas. Esta
exigência de combate não é nova no
Cristianismo. É a verdade perene.
Sem luta, não se consegue a vitória;
sem vitória não se alcança a paz. Sem



paz, a alegria humana será só uma
alegria aparente, falsa, estéril, que
não se traduz na ajuda aos homens,
nem em obras de caridade e de
justiça, de perdão e de misericórdia,
nem em serviço de Deus.

Agora, dentro e fora da Igreja, em
cima e em baixo, dá a impressão de
que muitos renunciaram à luta - à
guerra pessoal contra as suas
próprias claudicações -, para se
entregarem com armas e bagagens às
servidões que envelhecem a alma.
Esse perigo rondará sempre em tomo
de todos os cristãos.

Por isso, é preciso pedir
incessantemente à Santíssima
Trindade que tenha compaixão de
todos. Ao falar destas coisas fico
perturbado se recorro à justiça de
Deus. Apelo para a sua misericórdia,
para a sua compaixão, a fim de que
não olhe para os nossos pecados, mas
para os méritos de Cristo e de sua



Santa Mãe, e que é também nossa
Mãe, para os do Patriarca S. José, que
Lhe serviu de Pai, para os. dos
Santos.

O cristão pode viver com a segurança
de que, se quiser lutar, Deus o
acolherá na sua mão direita, como se
lê na Missa desta festa. Jesus, que
entra em Jerusalém montado num
pobre burrico, Rei da paz, é quem
diz: o, reino dos céus alcança-se com
violência, e os violentos arrebatam-
no. Essa força não se manifesta na
violência contra os outros; é fortaleza
para combater as próprias
debilidades e misérias, valentia para
não mascarar as nossas
infidelidades, audácia para confessar
a fé, mesmo quando o ambiente é
contrário.

Hoje, como ontem, espera-se
heroísmo do cristão. Heroísmo em
grandes contendas, se é preciso.
Heroísmo - e será o normal - nas



pequenas escaramuças de cada dia.
Quando se luta continuamente, com
Amor e deste modo que parece
insignificante, o Senhor está sempre
ao lado dos seus filhos, como pastor
amoroso: Eu mesmo apascentarei as
minhas ovelhas e as farei repousar,
diz o Senhor Deus. Irei procurar as
que se tinham perdido, farei voltar as
que andavam desgarradas, porei
ligaduras às que tinham algum
membro quebrado e fortalecerei as
que estavam fracas... E as minhas
ovelhas habitarão no seu país sem
temor; e elas saberão que eu sou o
Senhor, quando eu tiver quebrado as
cadeias do seu jugo, e as tiver
arrancado das mãos daqueles que as
dominavam.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-

https://opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/


homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/
(08/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/luta-interior-homilia-s-josemaria-domingo-de-ramos/

	A luta interior (Domingo de Ramos)

