
opusdei.org

A luz da fé (16):
Entre Deus e eu?
Liturgia e
sacramentos

A centralidade de Jesus Cristo
na nossa vida adquire o seu
sentido mais pleno e real na
celebração litúrgica, onde Deus
Se deixa «tocar» por nós e nos
comunica o hoje da sua
salvação.

06/01/2020

Os cristãos acreditam em Jesus
Cristo, o Filho de Deus, que morreu e



ressuscitou por todos e cada um de
nós, inserindo-Se nos
acontecimentoshumanos para fazer
deles uma história de salvação. Só
podemos chegar a Deus Pai
tornando-nos irmãos de Cristo pela
água e pelo Espírito, seguindo – de
coração – os seus gestos e as suas
palavras.

Sentindo profundamente esta
realidade, Paulo VI proferiu, perante
uma multidão reunida em Manila –
naquela que foi a viagem mais longa
do seu pontificado –, estas palavras
comoventes, que são um elogio
inflamado a Cristo, que lhe brotou d0
coração: «Nunca me cansarei de falar
sobre Ele; Ele é o pão e a fonte de
água viva, que satisfaz a nossa fome
e a nossa sede; Ele é o nosso pastor, o
nosso exemplo, o nosso conforto, o
nosso irmão. Por nós falou, realizou
milagres, instituiu um novo reino em
que os pobres são bem-aventurados,
a paz é o princípio da convivência, os



puros de coração e aqueles que
choram são exaltados e consolados,
os que têm fome de justiça são
saciados, os pecadores podem
alcançar o perdão e todos são
irmãos. Jesus Cristo! Recordai: Ele é o
objeto perene da nossa pregação; o
nosso desejo é que o seu nome ressoe
até aos confins da Terra e pelos
séculos dos séculos»[1].

O facto de o núcleo do cristianismo
ser a pessoa viva de Jesus, o
Crucificado-Ressuscitado, convida-
nos a conectar a lógica da nossa
identidade e da nossa vida com
Cristo que morreu e ressuscitou, e a
perceber que toda a nossa existência
carrega, dia após dia, uma marca da
Páscoa. Para entendermos esta
afirmação tão profunda, teremos de
prestar uma atenção especial à
pessoa de Cristo na sua relação
íntima com o mistério litúrgico.

«Tocar» a Cristo na liturgia



Em certa ocasião, São Josemaria
recordava que «um bispo muito
santo, numa das suas inúmeras
visitas de catequese à sua diocese,
perguntava às crianças porque é que,
para amar a Jesus, era preciso
recebê-lo frequentemente na
comunhão. Nenhum deles acertava
na resposta. Finalmente, um
ciganinho respondeu: “Porque, para
O amar, temos de Lhe tocar!”»[2]. Esta
criança destacava, sem querer, uma
questão central: o tocar a Cristo, que
é onde, quando e como o cristão pode
ter a sua experiência pessoal do
Ressuscitado. Porque, para vivermos
como filhos no Filho, além de
sabermos conceptualmente quem é
Jesus, temos de Lhe «tocar», tem de
existir a possibilidade de termos com
Ele uma relação real. Mas isto é
viável? Com que realismo?

«Experiência» significa, neste
contexto, conhecer e sentir Cristo
vivo. Na Igreja, refletir sobre esta



experiência é essencialmente falar
da sagrada liturgia, como lugar
privilegiado para viver essa paixão
pelo divino que para os cristãos não é
opcional nem irrelevante, já que,
para sermos contemplativos no meio
do mundo, temos de crescer ao calor
da Palavra de Deus e da liturgia.

Experienciar o «hoje» da salvação

Quer dizer que é possível «tocar» em
Cristo hoje, depois da sua ascensão
ao céu? Para respondermos a esta
pergunta, recorramos a uma
passagem do Livro do Êxodo, onde se
refere o desejo de Moisés de ter uma
experiência mais íntima de Deus:
«Moisés disse: “Mostra-me a tua
glória”. E Deus respondeu: “Farei
passar diante de ti toda a minha
bondade (…), mas tu não poderás ver
a minha face, pois o homem não
pode contemplar-Me e continuar a
viver”». Sendo Deus infinito, é
impossível para o homem abarcar a



sua excelência; no entanto, o Senhor
acrescenta: «Quando a minha glória
passar, colocar-te-ei na cavidade do
rochedo e cobrir-te-ei com a minha
mão, até que Eu tenha passado.
Retirarei a mão, e poderás então ver-
Me por detrás» (Ex 33, 18-23). A
participação nas ações sagradas da
Igreja é comparável àquela cavidade,
a partir da qual se contemplam as
espécies sagradas, que – sem serem
as costas de Deus – são o sacramento
do seu verdadeiro Corpo e do seu
verdadeiro Sangue.

Outro texto que recolhe uma
experiência significativa é a
passagem da hemorroíssa. Esta
mulher toca a orla do manto de
Cristo com fé e a força do Senhor
cura-a da sua doença prolongada. É
interessante que a imagem que o 
Catecismo da Igreja Católica escolhe
para colocar no início da exposição
sobre a liturgia e os sacramentos seja
a mais antiga representação da



hemorroíssa, que se encontra nas
catacumbas de São Marcelino e São
Pedro. Porque se escolheu esta
imagem? Porque os sacramentos da
Igreja prosseguem, na atualidade, a
obra de salvação que Cristo realizou
durante a sua vida terrena. Os
sacramentos são como forças que
saem do Corpo de Cristo para nos
darem a vida nova do mesmo
Cristo[3]. Santo Ambrósio comentava
esta realidade em termos muito vivos
e realistas: «Oh Cristo, a quem
encontro vivo nos teus
sacramentos!»[4]. As palavras-chave
desta frase são «vivo» e
«sacramentos». A primeira refere-se
à comparência do Ressuscitado, à sua
presença real, a segunda alude às
celebrações litúrgicas; e Ambrósio
liga as duas realidades com o verbo
«encontrar». Nas celebrações, dá-se
um encontro entre Cristo e a Igreja;
desse modo, é possível experienciar,
aqui e agora, o próprio poder divino
do Filho de Deus, que, transcendendo



a distância geográfica e temporal,
salva o homem por inteiro quando a
Igreja celebra a liturgia de cada um
dos sacramentos.

Nos sacramentos, vemos
materialmente água, pão, vinho,
azeite, a luz, a cruz, etc., observamos
gestos e escutamos palavras. São
gestos e palavras que Jesus, ao tomar
a nossa natureza – ao encarnar –,
assumiu para Se fazer presente
através deles, a fim de continuar a
curar, a perdoar e a ensinar[5]. É uma
lógica que custa a entender, como
custou a Filipe, e por isso o Senhor
tem de o ajudar com uma repreensão
carinhosa: «Filipe, quem Me vê, vê o
Pai» (Jo 14, 9). E isto não é algo que
Cristo decida, mas algo que Cristo é:
o facto de Ele ser o grande
sacramento não resulta da sua
vontade, mas do seu ser, da sua
ontologia. Derivadamente, a Igreja é
sacramento de Cristo e os



sacramentos são sacramentos da
Igreja.

Há quem diga, pedagogicamente – e a
imagem tem as limitações de
qualquer exemplo –, que, quando é
necessário agarrar um objeto, a 
cabeça (Cristo) envia uma ordem ao 
braço (a Igreja) para que os dedos (os
sacramentos) lhe peguem; ou seja, os
sacramentos são o organismo
sacramental da Igreja.

Um contacto sacramental

A segunda pergunta era: que tipo de
contacto se estabelece entre Cristo e
nós. Na fé da Igreja, este contacto
chama-se místico ou sacramental, o
que significa que se dá por via de um
regime de signos e símbolos.

A comunicação do mistério de Cristo
realiza-se através de mediações
simbólicas, que são os ritos do culto
cristão: a celebração do batismo, da
Eucaristia, do matrimónio, etc. Tudo



tem significado no universo
simbólico da liturgia, e toda ela
exprime a fé. Os sacramentos
chamam-se sacramentos da fé.

A liturgia é uma membrana subtil,
que relaciona o mistério de Deus e o
mistério do homem; uma membrana
de símbolos. O espaço de uma
catedral, de uma ermida ou de um
oratório; o tempo da aurora ou do
ocaso, do Natal ou da Quaresma; os
textos da Bíblia e as orações do
Missal; os gestos de adorar de joelhos
ou de receber as cinzas; a
comunidade reunida em volta do
altar; os cânticos e as aclamações, as
luzes e as cores, os aromas e os
sabores, todos estes – e mais alguns –
são símbolos cristãos, em cuja
celebração se reflete a insondável
transcendência de Deus, o poder do
seu amor salvífico. Estes símbolos
são como fissuras através das quais o
Eterno ilumina a nossa vida diária, a
fim de nos tornar homens e



mulheres dignos de «O servir na sua
presença»[6]. Através deles, Deus
permite que pregustemos a liturgia
da Jerusalém do Céu; participar nela
um dia será a consumação definitiva
da nossa vocação batismal.

A conaturalidade com os símbolos da
liturgia é património dos cristãos. Da
mesma maneira que uma mãe não
mima um filho unicamente através
de palavras, mas por meio de uma
rica variedade de códigos de
comunicação materna, assim
também a celebração litúrgica
convida o cristão a participar na
ação sagrada com todas as
componentes da sua sensibilidade,
com a alma e o corpo, com todos os
sentidos: a aclamar a Palavra de
Deus, a venerar o Santíssimo
Sacramento, a cantar os hinos com os
quais os anjos louvam a Deus, a
oferecer incenso, a saborear o pão e
o vinho consagrados, a guardar
silêncio… Deste modo, os signos do



mistério de Cristo conduzem-nos
pela mão ao mistério de Cristo e
então percebemos, na envolvente dos
ritos que o celebram, todo o peso da
verdade que este mistério alberga.

E, para além da conaturalidade, o
apreço: apreciamos os véus humildes
atrás dos quais o Ressuscitado
apresenta e oculta a sua presença.
Neste sentido, Santo Agostinho
confessava: «Mas eu não era
humilde, não considerava o Jesus
humilde como meu Deus, nem sabia
de que coisa poderia a sua fraqueza
ser mestra»[7].

O realismo sacramental

No início, também perguntávamos:
com que realismo? Para responder à
pergunta sobre a verdade do toque,
do contacto com Cristo, também
temos de mencionar o realismo
sacramental: ao participar na
liturgia, recebemos a própria
realidade divina através dos signos



da Igreja. Os signos e os símbolos
litúrgicos estão cheios dessa
realidade, maximamente presente na
Eucaristia. Dizer que o contacto entre
Cristo e a Igreja é sacramental em
nada diminui a realidade desse
contacto.

O substantivo «contacto» já está
presente nas fontes litúrgicas
antigas: «Ó Deus, que na participação
do teu sacramento chegas até nós
(contigis)», ou seja, que entras em
contacto connosco, que Te aproximas
até nos alcançares[8]. Deus contacta
connosco e nós contactamos com
Deus através da participação no
mistério celebrado. São Tomé, a
hemorroíssa e os leprosos tiveram
contactos físicos com o Senhor; em
nós, esses contactos são 
sacramentais. Não é que o passado
esteja presente apenas para a fé dos
crentes. A liturgia não diz: isto
simboliza, ou: imagina que; a liturgia
afirma: isto é. Não é um mero



enunciado, é uma notícia! É um
acontecimento real.

Os Padres da Igreja sublinharam este
realismo do mistério sacramental e
mostraram-no através de um certo
tipo de expressões; por exemplo, o
Papa São Leão Magno, comentando
os efeitos do batismo sobre quem o
recebe, afirma: «O corpo do batizado
é carne do Crucificado»[9]. O
acentuado realismo sacramental que
está presente nesta expressão abre
imediatamente um grande horizonte
na compreensão do que significa ser
cristão: é uma identidade que abarca
dimensões que vão desde o valor
sagrado do próprio corpo até à
esperança da glória de que ele será
revestido; desde a condição de
concorpóreo com Cristo até à
santidade das relações entre os
esposos (cf. Ef 3, 6). São valores
insuspeitados, que, brotando da
fonte inesgotável que a Igreja oferece
nos seus sacramentos, enaltecem até



ao extremo a condição humana do
batizado.

Por outro lado, na tensão de narrar o
mistério, as diferentes linguagens
não se excluem, antes se
complementam mutuamente; por
isso, a liturgia sabe intuir qual é o
momento da palavra, o momento do
canto e o do silêncio, o momento do
gesto e o da adoração; e todos eles
são o momento da arte, pois, sendo
Deus a eterna Beleza, o seu acontecer
sacramental – a liturgia – constitui-se
como arte das artes. Nela, a Verdade
e o Bem estão envoltos em beleza e,
por isso, o decoro e o bom gosto são
sempre elementos estruturantes da
ação sagrada. A experiência de Deus
passa por essa via pulchritudinis que
é a celebração, que é sempre um
acontecimento de alta envergadura
estética.

A remissão dos ritos para este plus de
significado que eles encerram só será



notória se as celebrações irradiarem
verdade e simplicidade,
autenticidade e dignidade. A
celebração ocorre na solenidade do
simples; o que nela intervém não
pode ser prosaico nem sumptuoso,
mas tem de ser límpido, nobre e de
bom gosto. São as qualidades do
decoro, com as quais a esposa dedica
ao Esposo o seu humilde tributo, o
seu apreço pelo que celebra: o
transbordante amor salvífico da
Santíssima Trindade.

[1] São Paulo VI, «Homilia durante
uma viagem pastoral a Manila», 29-
xi-1970.

[2] São Josemaria, «Notas de uma
meditação», 12/04/1937, in Crecer
para adentro, p. 50 (AGP, Biblioteca,
P12). Este prelado era Don Manuel



González, que ocupou a sede de
Málaga e foi canonizado em 2016.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1066.

[4] Santo Ambrósio, Apologia
Prophetæ David, 1, 2.

[5] São Josemaria recordava os
ensinamentos dos Padres, que diziam
que os sacramentos são as «pegadas
da encarnação do Verbo» (cf. «Amar
o mundo apaixonadamente»).

[6] Missal Romano, Oração
eucarística II

[7] Santo Agostinho, Confissões, 7, 18.

[8] cf. Sacramentario Veronense,
1256. O verbo latino «contingo» é um
composto de «tango» («cum-tango»),
que significa tocar; «contingere»
remete para con-tactar.

[9] São Leão Magno, Sermo 70, 4:
«Corpus regenerati fit caro Crucifixi».



Felix María Arocena

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-
catolica-sacramentos/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/

	A luz da fé (16): Entre Deus e eu? Liturgia e sacramentos

