opusdei.org

A luz da fé (16):
Entre Deus e eu?
Liturgia e
sacramentos

A centralidade de Jesus Cristo
na nossa vida adquire o seu
sentido mais pleno e real na
celebracdo liturgica, onde Deus
Se deixa «tocar» por nos e nos
comunica o hoje da sua
salvacéo.

06/01/2020

Os cristaos acreditam em Jesus
Cristo, o Filho de Deus, que morreu e



ressuscitou por todos e cada um de
nos, inserindo-Se nos
acontecimentoshumanos para fazer
deles uma historia de salvagao. SO
podemos chegar a Deus Pai
tornando-nos irmaos de Cristo pela
agua e pelo Espirito, seguindo - de
coracao — 0s seus gestos e as suas
palavras.

Sentindo profundamente esta
realidade, Paulo VI proferiu, perante
uma multiddo reunida em Manila -
naquela que foi a viagem mais longa
do seu pontificado —, estas palavras
comoventes, que sdo um elogio
inflamado a Cristo, que lhe brotou d0
coracao: «Nunca me cansarei de falar
sobre Ele; Ele é 0 pdo e a fonte de
agua viva, que satisfaz a nossa fome
e a nossa sede; Ele é o nosso pastor, o
nosso exemplo, o nosso conforto, o
nosso irmao. Por nos falou, realizou
milagres, instituiu um novo reino em
que os pobres sdo bem-aventurados,
a paz é o principio da convivéncia, os



puros de coracdo e aqueles que
choram sao exaltados e consolados,
os que tém fome de justica sdo
saciados, os pecadores podem
alcancar o perddo e todos sao
irmaos. Jesus Cristo! Recordai: Ele é o
objeto perene da nossa pregacao; o
nosso desejo é que 0 seu nome ressoe
até aos confins da Terra e pelos
séculos dos séculos»".

O facto de o nucleo do cristianismo
ser a pessoa viva de Jesus, 0
Crucificado-Ressuscitado, convida-
nos a conectar a légica da nossa
identidade e da nossa vida com
Cristo que morreu e ressuscitou, e a
perceber que toda a nossa existéncia
carrega, dia apos dia, uma marca da
Pascoa. Para entendermos esta
afirmacdo tdo profunda, teremos de
prestar uma atencgao especial a
pessoa de Cristo na sua relacao
intima com o mistério liturgico.

«Tocar» a Cristo na liturgia



Em certa ocasido, Sdo Josemaria
recordava que «um bispo muito
santo, numa das suas inumeras
visitas de catequese a sua diocese,
perguntava as criancas porque € que,
para amar a Jesus, era preciso
recebé-lo frequentemente na
comunhdo. Nenhum deles acertava
na resposta. Finalmente, um
ciganinho respondeu: “Porque, para
O amar, temos de Lhe tocar!”»®. Esta
crianca destacava, sem querer, uma
questdo central: o tocar a Cristo, que
é onde, quando e como o cristdo pode
ter a sua experiéncia pessoal do
Ressuscitado. Porque, para vivermos
como filhos no Filho, além de
sabermos conceptualmente quem é
Jesus, temos de Lhe «tocar», tem de
existir a possibilidade de termos com
Ele uma relagao real. Mas isto é
viavel? Com que realismo?

«Experiéncia» significa, neste
contexto, conhecer e sentir Cristo
vivo. Na Igreja, refletir sobre esta



experiéncia € essencialmente falar
da sagrada liturgia, como lugar
privilegiado para viver essa paixdo
pelo divino que para os cristdos nao €é
opcional nem irrelevante, ja que,
para sermos contemplativos no meio
do mundo, temos de crescer ao calor
da Palavra de Deus e da liturgia.

Experienciar o «hoje» da salvacao

Quer dizer que é possivel «tocar» em
Cristo hoje, depois da sua ascensao
ao céu? Para respondermos a esta
pergunta, recorramos a uma
passagem do Livro do Exodo, onde se
refere o desejo de Moisés de ter uma
experiéncia mais intima de Deus:
«Moisés disse: “Mostra-me a tua
gloria”. E Deus respondeu: “Farei
passar diante de ti toda a minha
bondade (...), mas tu ndo poderas ver
a minha face, pois o0 homem néo
pode contemplar-Me e continuar a
viver”». Sendo Deus infinito, é
impossivel para o homem abarcar a



sua exceléncia; no entanto, o Senhor
acrescenta: «Quando a minha gléria
passar, colocar-te-ei na cavidade do
rochedo e cobrir-te-ei com a minha
mao, até que Eu tenha passado.
Retirarei a mao, e poderds entdo ver-
Me por detras» (Ex 33, 18-23). A
participacdo nas acgdes sagradas da
Igreja é comparavel aquela cavidade,
a partir da qual se contemplam as
espécies sagradas, que — sem serem
as costas de Deus - sdo 0 sacramento
do seu verdadeiro Corpo e do seu
verdadeiro Sangue.

Outro texto que recolhe uma
experiéncia significativa € a
passagem da hemorroissa. Esta
mulher toca a orla do manto de
Cristo com fé e a for¢ca do Senhor
cura-a da sua doenca prolongada. E
interessante que a imagem que o
Catecismo da Igreja Catdlica escolhe
para colocar no inicio da exposicado
sobre a liturgia e os sacramentos seja
a mais antiga representacao da



hemorroissa, que se encontra nas
catacumbas de Sdo Marcelino e Sao
Pedro. Porque se escolheu esta
imagem? Porque os sacramentos da
Igreja prosseguem, na atualidade, a
obra de salvacdo que Cristo realizou
durante a sua vida terrena. Os
sacramentos sdo como for¢as que
saem do Corpo de Cristo para nos
darem a vida nova do mesmo
Cristo™. Santo Ambrésio comentava
esta realidade em termos muito vivos
e realistas: «Oh Cristo, a quem
encontro vivo nos teus
sacramentos!»™. As palavras-chave
desta frase sdo «vivo» e
«sacramentos». A primeira refere-se
a compareéncia do Ressuscitado, a sua
presenca real, a segunda alude as
celebracdes liturgicas; e Ambradsio
liga as duas realidades com o verbo
«encontrar». Nas celebracdes, da-se
um encontro entre Cristo e a Igreja;
desse modo, é possivel experienciar,
aqui e agora, o proprio poder divino
do Filho de Deus, que, transcendendo



a distancia geografica e temporal,
salva o homem por inteiro quando a
Igreja celebra a liturgia de cada um
dos sacramentos.

Nos sacramentos, vemos
materialmente agua, pao, vinho,
azeite, a luz, a cruz, etc., observamos
gestos e escutamos palavras. Sdo
gestos e palavras que Jesus, ao tomar
a nossa natureza — ao encarnar -,
assumiu para Se fazer presente
atraveés deles, a fim de continuar a
curar, a perdoar e a ensinar®. E uma
l6gica que custa a entender, como
custou a Filipe, e por isso o Senhor
tem de o ajudar com uma repreensao
carinhosa: «Filipe, quem Me V&, vé o
Pai» (Jo 14, 9). E isto ndo é algo que
Cristo decida, mas algo que Cristo é:
o facto de Ele ser o grande
sacramento ndo resulta da sua
vontade, mas do seu ser, da sua
ontologia. Derivadamente, a Igreja é
sacramento de Cristo e 0s



sacramentos sdo sacramentos da
Igreja.

Ha quem diga, pedagogicamente — e a
imagem tem as limitacdes de
qualquer exemplo —, que, quando é
necessario agarrar um objeto, a
cabecga (Cristo) envia uma ordem ao
braco (a Igreja) para que os dedos (0s
sacramentos) lhe peguem; ou seja, 0s
sacramentos sdo 0 organismo
sacramental da Igreja.

Um contacto sacramental

A segunda pergunta era: que tipo de
contacto se estabelece entre Cristo e
nos. Na fé da Igreja, este contacto
chama-se mistico ou sacramental, o
que significa que se da por via de um
regime de signos e simbolos.

A comunicacdo do mistério de Cristo
realiza-se através de mediacoes
simbolicas, que sdo os ritos do culto
cristdo: a celebracdo do batismo, da
Eucaristia, do matrimonio, etc. Tudo



tem significado no universo
simbdlico da liturgia, e toda ela
exprime a fé. Os sacramentos
chamam-se sacramentos da fé.

A liturgia é uma membrana subtil,
que relaciona o mistério de Deus e o
mistério do homem; uma membrana
de simbolos. O espago de uma
catedral, de uma ermida ou de um
oratorio; o tempo da aurora ou do
ocaso, do Natal ou da Quaresma; os
textos da Biblia e as oracdes do
Missal; os gestos de adorar de joelhos
ou de receber as cinzas; a
comunidade reunida em volta do
altar; os canticos e as aclamacdes, as
luzes e as cores, 0s aromas e 0s
sabores, todos estes — e mais alguns -
sdo simbolos cristaos, em cuja
celebracao se reflete a insondavel
transcendéncia de Deus, o poder do
seu amor salvifico. Estes simbolos
sdo como fissuras através das quais o
Eterno ilumina a nossa vida diaria, a
fim de nos tornar homens e



mulheres dignos de «O servir na sua
presenca»'®. Através deles, Deus
permite que pregustemos a liturgia
da Jerusalém do Céu; participar nela
um dia sera a consumacdo definitiva
da nossa vocacao batismal.

A conaturalidade com os simbolos da
liturgia é patrimonio dos cristdos. Da
mesma maneira que uma mae nao
mima um filho unicamente através
de palavras, mas por meio de uma
rica variedade de codigos de
comunica¢do materna, assim
também a celebracdo liturgica
convida o cristdo a participar na
acdo sagrada com todas as
componentes da sua sensibilidade,
com a alma e o corpo, com todos os
sentidos: a aclamar a Palavra de
Deus, a venerar o Santissimo
Sacramento, a cantar os hinos com o0s
quais os anjos louvam a Deus, a
oferecer incenso, a saborear o pao e
o vinho consagrados, a guardar
siléncio... Deste modo, os signos do



mistério de Cristo conduzem-nos
pela mao ao mistério de Cristo e
entdo percebemos, na envolvente dos
ritos que o celebram, todo o peso da
verdade que este mistério alberga.

E, para além da conaturalidade, o
apreco: apreciamos os véus humildes
atras dos quais o Ressuscitado
apresenta e oculta a sua presenca.
Neste sentido, Santo Agostinho
confessava: «Mas eu nao era
humilde, ndo considerava o Jesus
humilde como meu Deus, nem sabia
de que coisa poderia a sua fraqueza

ser mestra»'’.

O realismo sacramental

No inicio, também perguntavamos:
com que realismo? Para responder a
pergunta sobre a verdade do toque,
do contacto com Cristo, também
temos de mencionar o realismo
sacramental: ao participar na
liturgia, recebemos a propria
realidade divina através dos signos



da Igreja. Os signos e os simbolos
liturgicos estdo cheios dessa
realidade, maximamente presente na
Eucaristia. Dizer que o contacto entre
Cristo e a Igreja é sacramental em
nada diminui a realidade desse
contacto.

O substantivo «contacto» ja esta
presente nas fontes liturgicas
antigas: «O Deus, que na participacio
do teu sacramento chegas até nos
(contigis)», ou seja, que entras em
contacto connosco, que Te aproximas
até nos alcangares™. Deus contacta
connosco e nds contactamos com
Deus através da participagdo no
mistério celebrado. Sdo Tomé, a
hemorroissa e os leprosos tiveram
contactos fisicos com o Senhor; em
nos, esses contactos sao
sacramentais. Nao é que o passado
esteja presente apenas para a fé dos
crentes. A liturgia ndo diz: isto
simboliza, ou: imagina que; a liturgia
afirma: isto é. Ndo é um mero



enunciado, é uma noticia! £ um
acontecimento real.

Os Padres da Igreja sublinharam este
realismo do mistério sacramental e
mostraram-no através de um certo
tipo de expressdes; por exemplo, o
Papa Sao Ledo Magno, comentando
os efeitos do batismo sobre quem o
recebe, afirma: «O corpo do batizado
é carne do Crucificado»". O
acentuado realismo sacramental que
esta presente nesta expressdo abre
imediatamente um grande horizonte
na compreensdo do que significa ser
cristao: é uma identidade que abarca
dimensdes que vao desde o valor
sagrado do proprio corpo até a
esperanca da gloria de que ele sera
revestido; desde a condigdo de
concorporeo com Cristo até a
santidade das relacdes entre os
esposos (cf. Ef 3, 6). Sdo valores
insuspeitados, que, brotando da
fonte inesgotavel que a Igreja oferece
nos seus sacramentos, enaltecem até



ao extremo a condi¢do humana do
batizado.

Por outro lado, na tensdo de narrar o
mistério, as diferentes linguagens
ndo se excluem, antes se
complementam mutuamente; por
isso, a liturgia sabe intuir qual é o
momento da palavra, o momento do
canto e o do siléncio, o momento do
gesto e o da adoracdo; e todos eles
sdo o momento da arte, pois, sendo
Deus a eterna Beleza, o seu acontecer
sacramental — a liturgia — constitui-se
como arte das artes. Nela, a Verdade
e 0 Bem estao envoltos em beleza e,
por isso, o decoro e o hom gosto sdo
sempre elementos estruturantes da
acao sagrada. A experiéncia de Deus
passa por essa via pulchritudinis que
€ a celebracdo, que é sempre um
acontecimento de alta envergadura
estética.

A remissdo dos ritos para este plus de
significado que eles encerram so sera



notoria se as celebracdes irradiarem
verdade e simplicidade,
autenticidade e dignidade. A
celebracdo ocorre na solenidade do
simples; o que nela intervém néo
pode ser prosaico nem sumptuoso,
mas tem de ser limpido, nobre e de
bom gosto. Sdo as qualidades do
decoro, com as quais a esposa dedica
ao Esposo o seu humilde tributo, o
seu apreco pelo que celebra: o
transbordante amor salvifico da
Santissima Trindade.

[1] Sdo Paulo VI, «<Homilia durante
uma viagem pastoral a Manila», 29-
Xi-1970.

[2] Sdo0 Josemaria, «Notas de uma
meditacdo», 12/04/1937, in Crecer
para adentro, p. 50 (AGP, Biblioteca,
P12). Este prelado era Don Manuel



Gonzalez, que ocupou a sede de
Malaga e foi canonizado em 2016.

[3] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1066.

[4] Santo Ambraosio, Apologia
Prophetee David, 1, 2.

[5] Sdo Josemaria recordava os
ensinamentos dos Padres, que diziam
que 0s sacramentos sdo as «pegadas
da encarnacdo do Verbo» (cf. «<Amar
0 mundo apaixonadamente»).

[6] Missal Romano, Oragdo
eucaristica II

[7] Santo Agostinho, Confissoes, 7, 18.

[8] cf. Sacramentario Veronense,
1256. O verbo latino «contingo» é um
composto de «tango» («cum-tango»),
que significa tocar; «contingere»
remete para con-tactar.

[9] Sdo Ledo Magno, Sermo 70, 4:
«Corpus regenerati fit caro Crucifixi».



Felix Maria Arocena

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-
catolica-sacramentos/ (12/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/

	A luz da fé (16): Entre Deus e eu? Liturgia e sacramentos

