
opusdei.org

“Ler e viver o
Concílio é amar a
Igreja inteira”

D. Javier Echevarría fala do
Concílio Vaticano II e do Ano da
Fé numa entrevista publicada
por “Desde la Austral”, revista
da Universidade Austral
(Argentina).

30/12/2012

Passados 50 anos do início do
Concílio Vaticano II, poderia
comentar a importância que teve e
tem para a Igreja atual?



O Concílio Vaticano II foi a
manifestação mais solene do
magistério da Igreja no último
século, em continuidade com todos
os ensinamentos anteriores.
Evidentemente, os seus documentos
contêm uma grande riqueza e, como
salientaram João Paulo II e Bento
XVI, cabe-nos o desafio de os pôr em
prática, com plena fidelidade, para
que Jesus Cristo e o Seu Evangelho
cheguem aos corações e às cabeças
de milhões de pessoas. Ler e viver o
Concílio é amar a Igreja, a
Humanidade inteira.

Qual foi a mensagem central que o
Concílio quis dar ao homem e à
mulher de hoje?

Fazer uma síntese não é fácil; de
qualquer modo, poderia resumir-se
em que Deus Se acerca de nós e sai
ao nosso encontro: ama-nos,
interessamos-lhe e conta connosco;
com a Sua graça, podemos



responder-Lhe e fazer um grande
bem aos outros; e, concretamente, o
Concílio recordou que a santidade – a
resposta plena ao amor de Deus –
não é uma meta só para alguns
privilegiados, mas está ao alcance de
todos e que todos estamos chamados
a chegar a essa união com Deus, em
Cristo, através da nossa vida
corrente: família, trabalho, relações
sociais. O trabalho do Concílio foi
muito árduo. Participaram mais de
2.500 padres conciliares.

Como se pôde chegar a uma
verdadeira unidade e
praticamente unanimidade nos
textos aprovados, quando nas
discussões de trabalho as posições
sobre diversos aspetos se
insinuavam não só diferentes, mas
divergentes?

A Igreja é formada por homens e
mulheres e é lógico que, por vezes,
possa haver diferenças de enfoques



ou de pontos de vista. No entanto,
seria errado esquecer que é também
divina: Jesus Cristo prometeu que a
assistência do Espírito Santo a
acompanharia sempre. Por isso,
como explica Bento XVI, é uma chave
imprescindível pôr-se à escuta: não
seguir as próprias ideias, mas tentar
descobrir a vontade do Senhor e
deixar que seja Ele quem nos guie.
Por detrás dos documentos do
Concílio Vaticano II está o trabalho
esforçado de muitas pessoas, mas,
sobretudo, descobre-se a doutrina de
Jesus Cristo e a ação do Espírito
Santo.

Por que razão houve diversas
interpretações a respeito de
algumas disposições do Concílio?
Por que motivo os Papas João
Paulo II e Bento XVI manifestaram
uma forte decisão de que as suas
conclusões fossem aplicadas?



É sabido que o Concílio foi mal ou
parcialmente interpretado nalguns
ambientes. As causas foram variadas
e coincidiu também com a difusão do
secularismo e do materialismo
hedonista, que causaram graves
danos. Penso, por exemplo, na perda
de sentido cristão que afeta muitas
famílias, na diminuição da prática
religiosa e também na crise de
alguns membros do clero e da vida
consagrada. No entanto, como referi,
os textos do Concílio contêm uma
grande riqueza, em parte muitos dos
seus ensinamentos foram postos em
prática na Igreja e vêem-se os frutos:
o uso frequente da Sagrada Escritura,
a plena responsabilidade dos leigos,
como membros do povo de Deus…
Mas o Concílio não é um facto
histórico do passado, é antes um
projeto que se vai implantando e
assimilando pouco a pouco, com
maior ou menor acerto; ao mesmo
tempo, cabe recordar que a Igreja
peregrina através dos tempos e,



portanto, com fé otimista tem de se
avançar sempre. A nova
evangelização, que o Beato João
Paulo II e Bento XVI convocaram,
recorda-nos a necessidade de
difundir uma das mensagens chave
do Concílio, como dizia antes: a
chamada universal à santidade,
mensagem central também nos
ensinamentos de S. Josemaria.

O Concílio Vaticano II foi visto
como a grande tentativa de
“diálogo da Igreja com o mundo”.
Cinquenta anos mais tarde, o Papa
volta a insistir nesse ponto. Um pai
ou uma mãe de família, um
profissional, um estudante, um
professor… como podem levar a
cabo esse diálogo com aqueles que
não conhecem, ou puseram de
lado, a fé?

A Igreja é essencialmente
missionária e o cristão está chamado
a ser sempre testemunho de Jesus



Cristo. S. Josemaria explicava que
não se pode separar a vida cristã do
apostolado, do mesmo modo que não
se pode dissociar em Cristo o seu ser
de Deus-Homem e a sua missão de
Redentor. Penso que o primeiro
desafio de todo o fiel – mãe ou pai de
família, filho, trabalhador,
intelectual, sacerdote, bispo, religioso
ou leigo – é formar-se bem e
aprofundar nas razões da sua fé. O
Santo Padre recomendou-nos – neste
Ano da Fé – conhecer bem o
Catecismo da Igreja Católica; deste
modo, poderemos dialogar com os
outros, para os convidar a partilhar o
tesouro que recebemos, com respeito
e sinceridade; essa é a base de toda a
aproximação. E um ponto básico é
que nós, católicos, nos exercitemos
no mandatum novum: saber amar
todos, para servir, para ajudar e,
quando é necessário, para corrigir
com caridade.



Que importância teve, no que se
refere à doutrina sobre os fiéis
correntes recolhida pelo Concílio,
a mensagem que S. Josemaría
Escrivá – a chamada universal à
santidade – propunha desde 1928?

Os ensinamentos de S. Josemaria
trouxeram luz sobre a profundidade
da vocação à santidade que todos os
fiéis leigos recebem com o batismo,
para o serviço da Igreja e de todo o
mundo, das famílias, dos ambientes
profissionais, dos mais necessitados.
Assim o pôs de manifesto o Beato
João Paulo II, quando se referiu a S.
Josemaria como “apóstolo dos leigos
para os novos tempos” e nos
documentos oficiais da sua causa de
canonização chama-se-lhe
“precursor do Concílio Vaticano II”.
Muitos padres conciliares afirmaram
que S. Josemaria tinha sido um
precursor da mensagem dessa
assembleia da Igreja.



Poderia falar-nos do trabalho que
o nosso primeiro Reitor Honorário,
o venerável D. Álvaro del Portillo,
teve nas sessões de trabalho do
Concílio?

Teria que me alongar muito e quero
precisar que desse ponto se ocupará
a própria história. O seu contributo
foi salientado por muitos dos
protagonistas; como se sabe,
interveio diretamente, desde a fase
pré-preparatória até ao fim do
Concílio. Posso testemunhar um
dado significativo: o apreço que se
lhe tinha na Cúria romana,
inclusivamente por parte de pessoas
que não pensavam como ele. Era um
homem de paz, de unidade, de
caridade. O sorriso sereno com
conteúdo fraterno era o seu selo
pessoal; qualquer pessoa que
trabalha em equipa valoriza a
importância das pessoas que sorriem
e unem. No caso de D. Álvaro essa
caraterísca acrescia à sua



inteligência e à sua capacidade de
trabalho.

Pode aconselhar-nos sobre o modo
de viver e aproveitar com fruto, na
comunidade universitária, o
recente “ Ano da fé” instituído pelo
Papa Bento XVI?

O Ano da fé é uma grande ocasião
para aprofundar, pessoalmente
também, a mensagem de Jesus Cristo
e a própria renovação pessoal para
comunicar essa mensagem; é uma
oportunidade de valorizar mais a fé,
procurar fazê-la vida como cristãos
coerentes e ajudar a que as mulheres
e os homens do nosso tempo a vejam
como uma resposta às suas
interrogações profundas, e se sintam
protegidos, ajudados, animados. Para
isso, é fundamental o estudo, a
formação e também a amizade
pessoal, que conduz ao apostolado.

A fé tem de estar presente na vida
universitária e na investigação



científica: Bento XVI insiste na
necessidade de “ampliar a razão”,
porque não há contradição entre
ciência e fé; seria equivocado –
redutivo, empobrecedor – agir como
se, na prática, na ciência ou na vida
pública, económica, ou no trabalho
universitário tivesse que se
prescindir da dimensão
transcendente do ser humano. Por
outro lado, uma comunidade
universitária tem que estar centrada
na educação e formação dos alunos e
aberta aos grandes desafios
intelectuais, ao mesmo tempo que
procura, com prioridade, o serviço à
sociedade em problemas prementes:
a proteção da vida humana, em todos
os estados de desenvolvimento; a
ajuda à estabilidade da família,
fundada no matrimónio entre
homem e mulher; a luta contra a
pobreza e a marginalidade; a
promoção de uma nova cultura, uma
nova legislação, uma nova moda,
mais coerentes com a dignidade da



mulher e do homem, como filhos de
Deus. De onde sairão propostas
cristãs concretas para se conseguir
uma sociedade justa e solidária,
senão daqueles que se inspiram no
Evangelho e se apoiam no trabalho
generoso e bem acabado? A
sociedade necessita de pessoas bem
preparadas, do ponto de vista
humano, profissional e espiritual;
temos um caminho aberto para
continuar a percorrer o Ano da fé e
também os tempos posteriores.

Bento XVI convocou um Ano da fé
num momento em que a
fragilidade de alguns membros da
Igreja se faz patente e o mundo
parece circular por rumos alheios
a ela. Por que pensa que, apesar de
tudo, é tempo de crer? Por que
continuar a crer na Igreja?

Como lhe dizia antes, a Igreja é
formada por homens e mulheres;
sabemos que o pecado existe e que



Deus nos chama constantemente à
conversão do coração. Como vemos
que o Papa faz, não tem cabimento
ignorar os problemas, nem deixar de
se preocupar com as pessoas que
sofreram injustiças. No entanto,
agora vê-se com clareza que o
mundo tem uma grande necessidade
de Deus e da sua graça, que nos
chega através dos sacramentos, na
Igreja. Os jovens parecem descobri-lo
com facilidade e chama a atenção –
por exemplo, nas Jornadas mundiais
da Juventude – como vibram com a
Eucaristia, com a pessoa do Papa e
com a Igreja. A Igreja é jovem e
estamos realmente em tempos de
esperança. A Igreja procura a
unidade, promove a paz e a
solidariedade, põe a sua prioridade
na evangelização, atende os mais
pobres e é um farol de luz, frente ao
ódio e à violência em tantas partes
do mundo. Neste contexto nós,
cristãos, devemos refletir o rosto
amável de Cristo. A Igreja, nossa



Mãe, é santa e sê-lo-á sempre, ainda
que a conduta de alguns filhos possa
não estar de acordo com essa
santidade.

S. Josemaria dizia que tinha uma fé
muito grande, “tão grande que se
pode cortar”, explicava de modo
gráfico. O senhor viveu com este
santo, em que se distinguia essa fé?

No trato confiado com Jesus Cristo,
que “empapava” todo o seu dia. Na
sua devoção filial à Santíssima
Virgem. E também na humildade e
na magnanimidade; considerava-se
pouca coisa e tinha consciência de
que tudo o que fizesse valia se Deus o
fazia prosperar e, ao mesmo tempo,
lançava-se agrandes iniciativas para
ajudar este nosso mundo. São muito
grandes e numerosas as iniciativas
sociais, educativas, religiosas que
surgiram por influxo das suas
palavras. A Universidade Austral é
um exemplo concreto dessa ânsia



transbordante de S. Josemaria por
servir a Deus e a sociedade inteira.
Soube e quis sempre contar com
Deus e, simultaneamente, ocultar-se
e desaparecer pessoalmente, para
que só o Senhor brilhasse.

Poderia fazer-nos compreender a
necessidade que a mulher e o
homem atuais têm de consolidar a
sua fé para percorrer com
felicidade este mundo que, muitas
vezes, não inclui Deus no seu
projeto vital?

A felicidade verdadeira, que todos
desejamos, só chegará à sua
plenitude na vida eterna, mas
conquista-se e começa já na Terra
quando vivemos em amizade com
Deus. Santo Agostinho explicou-o
magistralmente:“Fizeste-nos, Senhor,
para ti, e o nosso coração está
inquieto até descansar em ti”. Dir-lhe-
ei também que só pode sentir-se
necessitado de Jesus Cristo quem se



sente necessitado de salvação.
Haverá hoje alguém que creia que
não tem necessidade de curar nada
no seu coração, na sua vida, no seu
passado, no seu presente? Os cristãos
devem ser esse rosto compreensivo
de Cristo para os outros. Se os nossos
amigos e amigas, e todas as pessoas,
encontram nos nossos um rosto
fraterno, poderemos comunicar-lhes
a grande mensagem da Igreja:“Não
tenham medo de abrir as portas a
Cristo” (João Paulo II) e “Animem-se a
arriscar por Cristo” (Bento XVI). O
caminho da felicidade é sempre um
caminho de generosidade. Como
recorda o Concílio Vaticano II, a
pessoa “não pode encontrar a sua
própria plenitude se não é na entrega
sincera de si mesmo aos outros”
(Gaudium et spes, n. 24).

Por último, quereríamos
perguntar-lhe algo de em tom mais
pessoal: há alguma possibilidade



de que nos visite no decurso do
deste Ano da fé?

Gostaria imenso de visitar a
Universidade e de conversar com
cada uma e cada um, para partilhar
alegrias e penas, desafios e projetos.
Abandono este desejo nas mãos do
Senhor.

Marina Narbais

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/ler-e-viver-o-
concilio-e-amar-a-igreja-inteira/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ler-e-viver-o-concilio-e-amar-a-igreja-inteira/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ler-e-viver-o-concilio-e-amar-a-igreja-inteira/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ler-e-viver-o-concilio-e-amar-a-igreja-inteira/

	“Ler e viver o Concílio é amar a Igreja inteira”

