
opusdei.org

«Laudato si'», a
segunda encíclica do
Papa Francisco

Apresentada em Roma, no
passado dia 18, a segunda
encíclica do Papa Francisco que
tem como tema central a
ecologia

26/06/2015

Apresenta-se, em primeiro lugar,
uma visão geral da encíclica
«Laudato si'» e, em seguida, o
objetivo de cada um dos seis
capítulos e alguns dos seus



parágrafos chave. Os números entre
parênteses remetem para os
parágrafos da encíclica

Um olhar por inteiro

«Que tipo de mundo queremos
deixar a quem nos vai suceder, às
crianças que estão a

crescer?» (160). Esta pergunta é o
âmago da Laudato si', a esperada
Encíclica do Papa Francisco sobre o
cuidado da casa comum. Que
prossegue: «Esta pergunta não toca
apenas o meio ambiente de maneira
isolada, porque não se pode pôr a
questão de forma fragmentária», e
isso conduz a interrogar-se sobre o
sentido da existência e sobre os
valores que estão na base da vida
social: «Para que viemos a esta vida?
Para que trabalhamos e lutamos?
Que necessidade tem de nós esta
terra?»: «Se não pulsa nelas esta
pergunta de fundo – diz o Pontífice –
não creio que as nossas



preocupações ecológicas possam
surtir efeitos importantes».

O nome da Encíclica foi inspirado na
invocação de São Francisco
«Louvado sejas, meu Senhor», que no
Cântico das criaturas recorda que a
terra, a nossa casa comum, «se pode
comparar ora com uma irmã, com
quem partilhamos a existência, ora
com uma boa mãe, que nos acolhe
nos seus braços» (1). Nós mesmos
«somos terra (cfr Gen 2,7). O nosso
corpo é constituído pelos elementos
do planeta; o seu ar permite-nos
respirar e a sua água vivifica-nos e
restaura-nos» (2).

Agora, esta terra maltratada e
saqueada lamenta-se e os seus
gemidos unem-se aos de todos os
abandonados do mundo. O Papa
Francisco convida a ouvi-los,
exortando todos e cada um –
indivíduos, famílias, coletividades
locais, nações e comunidade



internacional – a uma «conversão
ecológica», segundo a expressão de
São João Paulo II, isto é, a «mudar de
rumo», assumindo a beleza e a
responsabilidade de um
compromisso para o «cuidado da
casa comum». Ao mesmo tempo, o
Papa Francisco reconhece que se
nota «uma crescente sensibilidade
relativamente ao meio ambiente e ao
cuidado da natureza, e cresce uma
sincera e sentida preocupação pelo
que está a acontecer ao nosso
planeta» (19), legitimando um olhar
de esperança que permeia toda a
Encíclica e envia a todos uma
mensagem clara e repleta de
esperança: «A humanidade possui
ainda a capacidade de colaborar na
construção da nossa casa
comum» (13); «o ser humano ainda é
capaz de intervir de forma
positiva» (58); «nem tudo está
perdido, porque os seres humanos,
capazes de tocar o fundo da
degradação, podem também superar-



se, voltar a escolher o bem e
regenerar-se» (205).

O Papa Francisco dirige-se
certamente aos fiéis católicos,
retomando as palavras de São João
Paulo II: «os cristãos, em particular,
advertem que a sua tarefa no seio da
criação e os seus deveres em relação
à natureza e ao Criador fazem parte
da sua fé» (64), mas propõe-se
«especialmente entrar em diálogo
com todos acerca da nossa casa
comum» (3): o diálogo percorre todo
o texto, e no cap. 5 torna-se o
instrumento para enfrentar e
resolver os problemas. Desde o
início, o Papa Francisco recorda que
também «outras Igrejas e
Comunidades cristãs – bem como
noutras religiões – se tem
desenvolvido uma profunda
preocupação e uma reflexão valiosa»
sobre o tema da ecologia (7). Ou
melhor, assume explicitamente a sua
contribuição a partir do que foi dito



pelo «amado Patriarca Ecuménico
Bartolomeu» (7), amplamente citado
nos nn. 8‐9. Em vários trechos, o
Pontífice agradece aos protagonistas
deste esforço – seja indivíduos, seja
associações ou instituições –
reconhecendo que «a reflexão de
inúmeros cientistas, filósofos,
teólogos e organizações sociais que
enriqueceram o pensamento da
Igreja sobre estas questões» (7) e
convida todos a reconhecer «a
riqueza que as religiões possam
oferecer para uma ecologia integral e
o pleno desenvolvimento do género
humano» (62).

O itinerário da Encíclica é traçado no
n. 15 e desenvolve-se em seis
capítulos. Passa-se de uma análise da
situação a partir das melhores
descobertas científicas hoje
disponíveis (cap. 1), ao confronto
com a Bíblia e a tradição judaico-
cristã (cap. 2), identificando a raiz
dos problemas (cap. 3) na



tecnocracia e num excessivo
fechamento auto-referencial do ser
humano. A proposta da Encíclica
(cap. 4) é a de uma «ecologia integral,
que inclua claramente as dimensões
humanas e sociais» (137),
indissoluvelmente ligadas com a
questão ambiental. Nesta perspetiva,
o Papa Francisco propõe (cap. 5)
empreender a todos os níveis da vida
social, económica e política um
diálogo honesto, que estruture
processos de decisão transparentes, e
recorda (cap. 6) que nenhum projeto
pode ser eficaz se não for animado
por uma consciência formada e
responsável, sugerindo ideias para
crescer nesta direção no nível
educativo, espiritual, eclesial, político
e teológico. O texto conclui com duas
orações, uma oferecida à partilha
com todos os que acreditam num
«Deus Criador Omnipotente» (246) e
outra proposta para os que
professam a fé em Jesus Cristo,
ritmada pelo refrão «Laudato si'»,



com o qual a Encíclica se abre e se
conclui.

O texto é atravessado por alguns
eixos temáticos, analisados por uma
variedade de perspectivas diferentes,
que lhe conferem uma forte unidade:
«a relação íntima entre os pobres e a
fragilidade do planeta, a convicção
de que tudo está estreitamente
interligado no mundo, a crítica do
novo paradigma e das formas de
poder que derivam da tecnologia, o
convite a procurar outras maneiras
de entender a economia e o
progresso, o valor próprio de cada
criatura, o sentido humano da
ecologia, a necessidade de debates
sinceros e honestos, a grave
responsabilidade da política
internacional e local, a cultura do
descarte e a proposta dum novo
estilo de vida» (16).

Primeiro Capítulo – O que está a
acontecer à nossa casa



O capítulo apresenta os mais
recentes conhecimentos científicos
em matéria ambiental como modo de
ouvir o grito da criação,
«transformar em sofrimento pessoal
aquilo que acontece ao mundo e,
assim, reconhecer a contribuição que
cada um lhe pode dar» (19).
Enfrentam-se assim «vários aspectos
da atual crise ecológica» (15).

As mudanças climáticas: «As
mudanças climáticas são um
problema global com graves
implicações ambientais, sociais,
económicas, distributivas e políticas,
constituindo atualmente um dos
principais desafios para a
humanidade» (25). Se «o clima é um
bem comum, um bem de todos e para
todos» (23), o impacto mais pesado
da sua alteração recai sobre os mais
pobres, mas muitos «daqueles que
detêm mais recursos e poder
económico ou político parecem
concentrar-se sobretudo em



mascarar os problemas ou ocultar os
seus sintomas» (26): «a falta de
reações diante destes dramas dos
nossos irmãos e irmãs é um sinal da
perda do sentido de responsabilidade
pelos nossos semelhantes, sobre o
qual se funda toda a sociedade
civil» (25).

A questão da água: O Pontífice
afirma claramente que «o acesso à
água potável e segura é um direito
humano essencial, fundamental e
universal, porque determina a
sobrevivência das pessoas e,
portanto, é condição para o exercício
dos outros direitos humanos». Privar
os pobres do acesso à água significa
«negar-lhes o direito à vida radicado
na sua dignidade inalienável» (30).

A preservação da biodiversidade:
«Anualmente, desaparecem milhares
de espécies vegetais e animais que já
não poderemos conhecer mais, que
os nossos filhos não poderão ver,



perdidas para sempre» (33). Não são
somente eventuais “recursos"
exploráveis, mas têm um valor em si
mesmos. Nesta perspectiva, «são
louváveis e, às vezes, admiráveis os
esforços de cientistas e técnicos que
procuram dar solução aos problemas
criados pelo ser humano», mas a
intervenção humana, quando se
coloca ao serviço da finança e do
consumismo, «faz com que esta terra
onde

vivemos se torne realmente menos
rica e bela, cada vez mais limitada e
cinzenta» (34).

A dívida ecológica: no âmbito de uma
ética das relações internacionais, a
Encíclica indica que existe «uma
verdadeira “dívida ecológica"» (51),
sobretudo do Norte em relação ao Sul
do mundo. Diante das mudanças
climáticas, existem
«responsabilidades



diversificadas» (52), e as dos países
desenvolvidos são maiores.

Consciente das profundas
divergências quanto a essas
problemáticas, o Papa Francisco
mostra-se profundamente
impressionado com a «fraqueza das
reações» diante dos dramas de tantas
pessoas e populações. Embora não
faltem exemplos positivos (58), refere
«um certo torpor e uma alegre
irresponsabilidade» (59). Faltam uma
cultura adequada (53) e a
disponibilidade em mudar estilos de
vida, produção e consumo (59),
enquanto é urgente «criar um
sistema normativo [...] que inclua
limites invioláveis e assegure a
proteção dos ecossistemas» (53).

Segundo capítulo – O Evangelho da
criação

Para enfrentar as problemáticas
ilustradas no capítulo precedente, o
Papa Francisco relê as narrações da



Bíblia, oferece uma visão global
oriunda da tradição judaico-cristã e
articula a «tremenda
responsabilidade» (90) do ser
humano diante da criação, o elo
íntimo entre todas as criaturas e o
facto de que «o meio ambiente é um
bem coletivo, património de toda a
humanidade e responsabilidade de
todos» (95).

Na Bíblia, «o Deus que liberta e salva
é o mesmo que criou o universo; [...]
n'Ele se conjugam o carinho e a
força» (73). A narração da criação é
central para refletir sobre a relação
entre o ser humano e as outras
criaturas e como o pecado quebra o
equilíbrio de toda a criação no seu
conjunto: «Essas narrações sugerem
que a existência humana se baseia
em três relações fundamentais
intimamente ligadas: as relações com
Deus, com o próximo e com a terra.
Segundo a Bíblia, essas três relações
vitais quebraram-se não só



exteriormente, mas também dentro
de nós. Essa rutura é o pecado» (66).

É por isso, mesmo que nós «cristãos,
algumas vezes interpretamos de
forma incorreta as Escrituras, hoje
devemos decididamente rejeitar que,
do facto de ser criados à imagem de
Deus e do mandato de dominar a
terra, se deduza um domínio
absoluto sobre as outras
criaturas» (67). Ao ser humano cabe
a responsabilidade de «“cultivar e
guardar" o jardim do mundo (cfr Gen
2,15)» (67), sabendo que «o fim
último das restantes criaturas não
somos nós. Mas todas avançam,
juntamente connosco e através de
nós, para a meta comum, que é
Deus» (83).

Que o ser humano não seja o dono do
universo, «não significa igualar todos
os seres vivos e tirar ao ser humano
aquele seu valor peculiar» que o
carateriza; «também não requer uma



divinização da terra, que nos
privaria da nossa vocação de
colaborar com ela e proteger a sua
fragilidade» (90). Nesta perspectiva,
«todo o encarniçamento contra
qualquer criatura «é contrário à
dignidade humana»» (92), mas «não
pode ser autêntico um sentimento de
união íntima com os outros seres da
natureza, se ao mesmo tempo não
houver no coração ternura,
compaixão e preocupação pelos seres
humanos» (91). Necessita-se da
consciência de uma comunhão
universal: «criados pelo mesmo Pai,
estamos unidos por laços invisíveis e
formamos uma espécie de família
universal, […] que nos impele a um
respeito sagrado, amoroso e humilde
» (89).

O coração da revelação cristã conclui
o Capítulo: «Jesus terreno» com a
«sua relação tão concreta e amorosa
com o mundo» «ressuscitado e
glorioso», está «presente em toda a



criação com o seu domínio
universal» (100).

Terceiro capítulo – A raiz humana
da crise ecológica

Este capítulo apresenta uma análise
da situação atual, «de modo a
individualizar não apenas os seus
sintomas, mas também as causas
mais profundas» (15), num diálogo
com a filosofia e as ciências
humanas.

Um primeiro fulcro do capítulo, são
as reflexões sobre a tecnologia: é
reconhecida, com gratidão, a sua
contribuição para o melhoramento
das condições de vida (102-103);
todavia ela oferece «àqueles que
detêm o conhecimento e sobretudo o
poder económico para o desfrutar,
um domínio impressionante sobre o
conjunto do género humano e do
mundo inteiro» (104). São
precisamente as lógicas de domínio
tecnocrático que levam a destruir a



natureza e explorar as pessoas e as
populações mais vulneráveis. «O
paradigma tecnocrático tende a
exercer o seu domínio também sobre
a economia e a política» (109),
impedindo reconhecer que «o
mercado, por si mesmo[...] não
garante o desenvolvimento humano
integral nem a inclusão social» (109).

Na origem diagnostica-se na época
moderna um excesso de
antropocentrismo (116): o ser
humano já não reconhece a sua
correta posição em relação ao
mundo e assume uma posição auto-
referencial, centrada exclusivamente
em si mesmo e no próprio poder. Daí
deriva uma lógica do «descartável»
que justifica todo o tipo de descarte,
ambiental ou humano, que trata o
outro e a natureza como um simples
objeto e conduz a uma miríade de
formas de domínio. É a lógica que
leva a explorar as crianças, a
abandonar os idosos, a reduzir os



outros à escravidão, a sobrestimar a
capacidade do mercado de se auto-
regular, a praticar o tráfico de seres
humanos, o comércio de peles de
animais em risco de extinção e de
“diamantes de sangue". É a mesma
lógica de muitas máfias, dos
traficantes de órgãos, do tráfico de
drogas e do descarte de crianças
porque não correspondem ao desejo
de seus pais. (123)

Nesta luz, a encíclica aborda duas
questões cruciais para o mundo de
hoje. Antes de mais, o trabalho: «Em
qualquer abordagem de ecologia
integral que não exclua o ser
humano, é indispensável incluir o
valor do trabalho» (124), bem como
«renunciar a investir nas pessoas
para se obter maior receita imediata
é um péssimo negócio para a
sociedade» (128).

A segunda diz respeito aos limites do
progresso científico, com clara



referência aos OGM (132-136), que
são «uma questão de carácter
complexo» (135). Embora «nalgumas
regiões, a sua utilização ter
produzido um crescimento
económico que contribuiu para
resolver determinados problemas, há
dificuldades importantes que não
devem ser minimizadas» (134), a
partir da «concentração de terras
produtivas nas mãos de
poucos» (134). O Papa Francisco
pensa em particular nos pequenos
produtores e trabalhadores rurais,
na biodiversidade, na rede de
ecossistemas. É, portanto, preciso
assegurar «um debate científico e
social que seja responsável e amplo,
capaz de considerar toda a
informação disponível e chamar as
coisas pelo seu nome» a partir de
«linhas de pesquisa autónomas e
interdisciplinares que possam trazer
nova luz» (135).



Quarto capítulo – Uma ecologia
integral

O coração da proposta da Encíclica é
a ecologia integral como novo
paradigma de justiça; uma ecologia
«que integre o lugar específico que o
ser humano ocupa neste mundo e as
suas relações com a realidade que o
circunda» (15). De facto, «isto
impede-nos de considerar a natureza
como algo separado de nós ou como
uma mera moldura da nossa
vida» (139). Isto vale, por mais que
vivamos em diferentes campos: na
economia e na política, nas diversas
culturas, de modo particular nas
mais ameaçadas, e até mesmo em
cada momento da nossa vida
quotidiana.

A perspetiva integral põe em jogo
também uma ecologia das
instituições: «Se tudo está
relacionado, também o estado de
saúde das instituições de uma



sociedade tem consequências no
ambiente e na qualidade de vida
humana: “toda a lesão da
solidariedade e da amizade cívica
provoca danos ambientais"» (142).
Com muitos exemplos concretos, o
Papa Francisco reafirma o seu
pensamento: há uma ligação entre
questões ambientais e questões
sociais e humanas que nunca pode
ser quebrada. Assim, «a análise dos
problemas ambientais é inseparável
da análise dos contextos humanos,
familiares, laborais, urbanos, e da
relação de cada pessoa consigo
mesma» (141), enquanto «Não há
duas crises separadas, uma
ambiental e outra social, mas uma
única e complexa crise sócio-
ambiental» (139).

Esta ecologia integral «é inseparável
da noção de bem comum» (156), a ser
entendida, no entanto, de modo
concreto: no contexto atual, no qual
«há tantas desigualdades e são cada



vez mais numerosas as pessoas
descartadas, privadas dos direitos
humanos fundamentais»
comprometer-se pelo bem comum
significa fazer escolhas solidárias
com base «numa opção preferencial
pelos mais pobres» (158). Esta é
também a melhor maneira para
deixar um mundo sustentável às
gerações futuras, não com
proclamações, mas através de um
compromisso de cuidado dos pobres
de hoje, como já havia sublinhado
Bento XVI: «para além da leal
solidariedade entre as gerações, há
que reafirmar a urgente necessidade
moral de uma renovada
solidariedade entre os indivíduos da
mesma geração» (162).

A ecologia integral envolve também
a vida diária, para a qual a Encíclica
reserva uma atenção específica em
particular no ambiente urbano. O ser
humano tem uma grande capacidade
de adaptação e «admirável é a



criatividade e generosidade de
pessoas e grupos que são capazes de
dar a volta às limitações do
ambiente, [...] aprendendo a orientar
a sua existência no meio da
desordem e precariedade» (148). No
entanto, um desenvolvimento
autêntico pressupõe uma melhoria
integral na qualidade da vida
humana: espaços públicos,
habitação, transportes, etc. (150-154).

Também «o nosso corpo nos coloca
numa relação direta com o meio
ambiente e com os outros seres
vivos. A aceitação do próprio corpo
como dom de Deus é necessária para
acolher e aceitar o mundo inteiro
como dom do Pai e casa comum; pelo
contrário, uma lógica de domínio
sobre o próprio corpo transforma-se
numa lógica, por vezes subtil, de
domínio sobre a criação» (155).

Quinto capítulo – Algumas linhas
de orientação e ação



Este capítulo aborda a pergunta
sobre o que podemos e devemos
fazer. As análises não podem ser
suficientes: são necessárias
propostas «de diálogo e de ação que
envolvam seja cada um de nós, seja a
política internacional» (15), e «que
nos ajudem a sair da espiral de
autodestruição onde nos estamos a
afundar» (163). Para o Papa
Francisco é imprescindível que a
construção de caminhos concretos
não seja enfrentada de modo
ideológico, superficial ou
reducionista. Por isso, é
indispensável o diálogo, termo
presente no título de cada secção
deste capítulo: «Há discussões sobre
questões relativas ao meio ambiente,
onde é difícil chegar a um consenso.
[...] a Igreja não pretende definir as
questões científicas, nem substituir-
se à política, mas [eu] convido a um
debate honesto e transparente para
que as necessidades particulares ou



as ideologias não lesem o bem
comum» (188).

Com esta base o Papa Francisco não
tem medo de fazer um julgamento
severo sobre as dinâmicas
internacionais recentes: «as cimeiras
mundiais sobre o meio ambiente dos
últimos anos não corresponderam às
expectativas, porque não
alcançaram, por falta de decisão
política, acordos ambientais globais
realmente significativos e
eficazes» (166). E pergunta: «Para
que se quer preservar hoje um poder
que será recordado pela sua
incapacidade de intervir quando era
urgente e necessário fazê-lo?» (57).
Servem, em vez disso, como os
Pontífices repetiram várias vezes, a
partir da Pacem in Terris, formas e
instrumentos eficazes de governança
global (175): «precisamos de um
acordo sobre os regimes de
governança para toda a gama dos
chamados bens comuns



globais» (174), já que «"a proteção
ambiental não pode ser assegurada
apenas com base no cálculo
financeiro de custos e benefícios. O
ambiente é um dos bens que os
mecanismos de mercado não estão
aptos a defender ou a promover
adequadamente"» (190), que retoma
as palavras do Compêndio da
Doutrina Social da Igreja).

Sempre neste capítulo, o Papa
Francisco insiste sobre o
desenvolvimento de processos de
decisão honestos e transparentes,
para poder «discernir» quais as
políticas e iniciativas empresariais
que poderão levar «a um
desenvolvimento verdadeiramente
integral» (185). Em particular, o
estudo do impacto ambiental de um
novo projeto «requer processos
políticos transparentes e sujeitos a
diálogo, enquanto a corrupção, que
esconde o verdadeiro impacto
ambiental dum projeto em troca de



favores, frequentemente leva a
acordos ambíguos que fogem ao
dever de informar e a um debate
profundo» (182).

Particularmente significativo é o
apelo dirigido àqueles que detêm
cargos políticos, para que se
distanciem da lógica «eficientista e
imediatista» (181) hoje dominante:
«se ele tiver a coragem de o fazer,
poderá novamente reconhecer a
dignidade que Deus lhe deu como
pessoa e deixará, depois da sua
passagem por esta história, um
testemunho de generosa
responsabilidade» (181).

Sexto capítulo – Educação e
espiritualidade ecológicas

O último capítulo vai ao cerne da
conversão ecológica à qual a
Encíclica convida. As raízes da crise
cultural agem em profundidade e
não é fácil reformular hábitos e
comportamentos. A educação e a



formação continuam a ser desafios
centrais: «toda a mudança tem
necessidade de motivações e dum
caminho educativo» (15); estão
envolvidos todos os ambientes
educacionais, primeiro «a escola, a
família, os meios de comunicação, a
catequese» (213).

O início é apostar «numa mudança
dos estilos de vida» (203-208), que
também se abre à possibilidade de
“exercer uma pressão salutar sobre
quantos detêm o poder político,
económico e social» (206). Isso é o
que acontece quando as escolhas dos
consumidores conseguem «a
mudança do comportamento das
empresas, forçando-as a
reconsiderar o impacto ambiental e
os modelos de produção» (206).

Não se pode subestimar a
importância de percursos de
educação ambiental capazes de
incidir sobre gestos e hábitos



quotidianos, da redução do consumo
de água, à diferenciação do lixo até
«apagar as luzes
desnecessárias» (211): «Uma ecologia
integral é feita também de simples
gestos quotidianos, pelos quais
quebramos a lógica da violência, da
exploração, do egoísmo» (230). Tudo
isto será mais fácil a partir de um
olhar contemplativo que vem da fé:
«O crente contempla o mundo, não
como alguém que está fora dele, mas
dentro, reconhecendo os laços com
que o Pai nos uniu a todos os seres.
Além disso a conversão ecológica,
fazendo crescer as peculiares
capacidades que Deus deu a cada
crente, leva-o a desenvolver a sua
criatividade e entusiasmo» (220).

Retorna a linha proposta na
Evangelii Gaudium: «A sobriedade,
vivida livre e conscientemente, é
libertadora» (223), bem como «A
felicidade exige saber limitar
algumas necessidades que nos



entorpecem, permanecendo assim
disponíveis para as muitas
possibilidades que a vida
oferece» (223); desta forma torna-se
possível «voltar a sentir que
precisamos uns dos outros, que
temos uma responsabilidade para
com os outros e o mundo, que vale a
pena ser bons e honestos» (229).

Os santos acompanham-nos neste
caminho. São Francisco, muitas vezes
mencionado, é «o exemplo por
excelência do cuidado pelo que é
frágil e por uma ecologia integral,
vivida com alegria» (10), modelo de
como «são inseparáveis a
preocupação pela natureza, a justiça
para com os pobres, o
empenhamento na sociedade e a paz
interior (10). Mas a encíclica recorda
também São Bento, Santa Teresa de
Lisieux e o Beato Charles de
Foucauld.



Após a Laudato si, o exame de
consciência, o instrumento que a
Igreja sempre recomendou para
orientar a própria vida à luz da
relação com o Senhor, deverá incluir
uma nova dimensão, considerando
não apenas como se vive a
comunhão com Deus, com os outros,
consigo mesmo, mas também com
todas as criaturas e a natureza.

Copyright News.va & all Vatican
media sources

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-
segunda-enciclica-do-papa-francisco/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-segunda-enciclica-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-segunda-enciclica-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-segunda-enciclica-do-papa-francisco/

	«Laudato si'», a segunda encíclica do Papa Francisco

