opusdei.org

«Laudato si'», a
segunda enciclica do
Papa Francisco

Apresentada em Roma, no
passado dia 18, a segunda
enciclica do Papa Francisco que
tem como tema central a
ecologia

26/06/2015

Apresenta-se, em primeiro lugar,
uma visdo geral da enciclica
«Laudato si'» e, em seguida, o
objetivo de cada um dos seis
capitulos e alguns dos seus



paragrafos chave. Os numeros entre
parénteses remetem para 0s
paragrafos da enciclica

Um olhar por inteiro

«Que tipo de mundo queremos
deixar a quem nos vai suceder, as
criancas que estdo a

crescer?» (160). Esta pergunta é o
amago da Laudato si', a esperada
Enciclica do Papa Francisco sobre o
cuidado da casa comum. Que
prossegue: «Esta pergunta ndo toca
apenas o0 meio ambiente de maneira
isolada, porque ndo se pode por a
questdo de forma fragmentaria», e
isso conduz a interrogar-se sobre o
sentido da existéncia e sobre o0s
valores que estdo na base da vida
social: «Para que viemos a esta vida?
Para que trabalhamos e lutamos?
Que necessidade tem de nos esta
terra?»: «Se ndo pulsa nelas esta
pergunta de fundo - diz o Pontifice -
ndo creio que as nossas



preocupacdes ecolégicas possam
surtir efeitos importantes».

O nome da Enciclica foi inspirado na
invocacdo de Sao Francisco
«Louvado sejas, meu Senhor», que no
Cantico das criaturas recorda que a
terra, a nossa casa comum, «se pode
comparar ora com uma irmd, com
quem partilhamos a existéncia, ora
com uma boa maée, que nos acolhe
nos seus bracgos» (1). N6és mesmos
«somos terra (cfr Gen 2,7). O nosso
corpo é constituido pelos elementos
do planeta; o seu ar permite-nos
respirar e a sua agua vivifica-nos e
restaura-nos» (2).

Agora, esta terra maltratada e
saqueada lamenta-se e 0s seus
gemidos unem-se aos de todos o0s
abandonados do mundo. O Papa
Francisco convida a ouvi-los,
exortando todos e cada um —
individuos, familias, coletividades
locais, nacgdes e comunidade



internacional — a uma «conversao
ecoldgica», segundo a expressdo de
Sao Jodo Paulo II, isto é, a «xmudar de
rumo», assumindo a beleza e a
responsabilidade de um
compromisso para o «cuidado da
casa comum». Ao mesmo tempo, o
Papa Francisco reconhece que se
nota «uma crescente sensibilidade
relativamente ao meio ambiente e ao
cuidado da natureza, e cresce uma
sincera e sentida preocupacio pelo
que esta a acontecer ao nosso
planeta» (19), legitimando um olhar
de esperanca que permeia toda a
Enciclica e envia a todos uma
mensagem clara e repleta de
esperanca: «A humanidade possui
ainda a capacidade de colaborar na
construcdo da nossa casa

comum» (13); «o ser humano ainda é
capaz de intervir de forma

positiva» (58); «nem tudo esta
perdido, porque os seres humanos,
capazes de tocar o fundo da
degradacdo, podem também superar-



se, voltar a escolher o bem e
regenerar-se» (205).

O Papa Francisco dirige-se
certamente aos fiéis catélicos,
retomando as palavras de Sao Jodo
Paulo II: «os cristdos, em particular,
advertem que a sua tarefa no seio da
criacdo e os seus deveres em relacao
a natureza e ao Criador fazem parte
da sua fé» (64), mas propoe-se
«especialmente entrar em dialogo
com todos acerca da nossa casa
comumy» (3): o didlogo percorre todo
o0 texto, e no cap. 5 torna-se o
instrumento para enfrentar e
resolver os problemas. Desde o
inicio, o Papa Francisco recorda que
também «outras Igrejas e
Comunidades cristds — bem como
noutras religides — se tem
desenvolvido uma profunda
preocupacdo e uma reflexdo valiosa»
sobre o tema da ecologia (7). Ou
melhor, assume explicitamente a sua
contribuicdo a partir do que foi dito



pelo «amado Patriarca Ecuménico
Bartolomeu» (7), amplamente citado
nos nn. 8-9. Em varios trechos, o
Pontifice agradece aos protagonistas
deste esforgo — seja individuos, seja
associac¢oes ou instituicoes —
reconhecendo que «a reflexao de
inumeros cientistas, filosofos,
tedlogos e organizacdes sociais que
enriqueceram o pensamento da
Igreja sobre estas questdes» (7) e
convida todos a reconhecer «a
riqueza que as religidoes possam
oferecer para uma ecologia integral e
0 pleno desenvolvimento do género
humano» (62).

O itinerario da Enciclica é tracado no
n. 15 e desenvolve-se em seis
capitulos. Passa-se de uma analise da
situacdo a partir das melhores
descobertas cientificas hoje
disponiveis (cap. 1), ao confronto
com a Biblia e a tradicdo judaico-
cristd (cap. 2), identificando a raiz
dos problemas (cap. 3) na



tecnocracia e num excessivo
fechamento auto-referencial do ser
humano. A proposta da Enciclica
(cap. 4) é a de uma «ecologia integral,
que inclua claramente as dimensdes
humanas e sociais» (137),
indissoluvelmente ligadas com a
questdo ambiental. Nesta perspetiva,
o Papa Francisco propde (cap. 5)
empreender a todos os niveis da vida
social, econdmica e politica um
dialogo honesto, que estruture
processos de decisdo transparentes, e
recorda (cap. 6) que nenhum projeto
pode ser eficaz se ndo for animado
por uma consciéncia formada e
responsavel, sugerindo ideias para
crescer nesta direcdo no nivel
educativo, espiritual, eclesial, politico
e teologico. O texto conclui com duas
orac¢Oes, uma oferecida a partilha
com todos o0s que acreditam num
«Deus Criador Omnipotente» (246) e
outra proposta para os que
professam a fé em Jesus Cristo,
ritmada pelo refrao «Laudato si'»,



com o qual a Enciclica se abre e se
conclui.

O texto é atravessado por alguns
eixos tematicos, analisados por uma
variedade de perspectivas diferentes,
que lhe conferem uma forte unidade:
«a relacdo intima entre os pobres e a
fragilidade do planeta, a convicgdo
de que tudo estd estreitamente
interligado no mundo, a critica do
novo paradigma e das formas de
poder que derivam da tecnologia, o
convite a procurar outras maneiras
de entender a economia e o
progresso, o valor proprio de cada
criatura, o sentido humano da
ecologia, a necessidade de debates
sinceros e honestos, a grave
responsabilidade da politica
internacional e local, a cultura do
descarte e a proposta dum novo
estilo de vida» (16).

Primeiro Capitulo - O que esta a
acontecer a nossa casa



O capitulo apresenta os mais
recentes conhecimentos cientificos
em matéria ambiental como modo de
ouvir o grito da criacdo,
«transformar em sofrimento pessoal
aquilo que acontece ao mundo e,
assim, reconhecer a contribuicdo que
cada um lhe pode dar» (19).
Enfrentam-se assim «varios aspectos
da atual crise ecologica» (15).

As mudancas climaticas: «As
mudancas climaticas sdo um
problema global com graves
implica¢6es ambientais, sociais,
economicas, distributivas e politicas,
constituindo atualmente um dos
principais desafios para a
humanidade» (25). Se «o clima é um
bem comum, um bem de todos e para
todos» (23), o impacto mais pesado
da sua alteracdo recai sobre os mais
pobres, mas muitos «daqueles que
detém mais recursos e poder
econdmico ou politico parecem
concentrar-se sobretudo em



mascarar os problemas ou ocultar os
seus sintomas» (26): «a falta de
reacOes diante destes dramas dos
nossos irmaos e irmas é um sinal da
perda do sentido de responsabilidade
pelos nossos semelhantes, sobre o
qual se funda toda a sociedade

civil» (25).

A questdo da agua: O Pontifice
afirma claramente que «o acesso a
agua potavel e segura € um direito
humano essencial, fundamental e
universal, porque determina a
sobrevivéncia das pessoas e,
portanto, é condicdo para o exercicio
dos outros direitos humanos». Privar
0s pobres do acesso a 4gua significa
«negar-lhes o direito a vida radicado
na sua dignidade inalienavel» (30).

A preservacdo da biodiversidade:
«Anualmente, desaparecem milhares
de espécies vegetais e animais que ja
ndo poderemos conhecer mais, que
os nossos filhos ndo poderao ver,



perdidas para sempre» (33). Nao sao
somente eventuais “recursos"”
exploraveis, mas tém um valor em si
mesmos. Nesta perspectiva, «sdo
louvaveis e, as vezes, admiraveis os
esforcgos de cientistas e técnicos que
procuram dar solugdo aos problemas
criados pelo ser humano», mas a
intervencdo humana, quando se
coloca ao servigo da finanga e do
consumismo, «faz com que esta terra
onde

vivemos se torne realmente menos
rica e bela, cada vez mais limitada e
cinzenta» (34).

A divida ecoldgica: no ambito de uma
ética das relacdes internacionais, a
Enciclica indica que existe «uma
verdadeira “divida ecologica"» (51),
sobretudo do Norte em relacdo ao Sul
do mundo. Diante das mudancas
climaticas, existem
«responsabilidades



diversificadas» (52), e as dos paises
desenvolvidos sao maiores.

Consciente das profundas
divergéncias quanto a essas
problematicas, o Papa Francisco
mostra-se profundamente
impressionado com a «fraqueza das
reacOes» diante dos dramas de tantas
pessoas e populagdes. Embora nao
faltem exemplos positivos (58), refere
«um certo torpor e uma alegre
irresponsabilidade» (59). Faltam uma
cultura adequada (53) e a
disponibilidade em mudar estilos de
vida, producdo e consumo (59),
enquanto é urgente «criar um
sistema normativo [...] que inclua
limites inviolaveis e assegure a
protecdo dos ecossistemas» (53).

Segundo capitulo - O Evangelho da
criacao

Para enfrentar as problematicas
ilustradas no capitulo precedente, o
Papa Francisco relé as narracdes da



Biblia, oferece uma visdo global
oriunda da tradicdo judaico-crista e
articula a «tremenda
responsabilidade» (90) do ser
humano diante da criagao, o elo
intimo entre todas as criaturas e o
facto de que «0 meio ambiente é um
bem coletivo, patrimoénio de toda a
humanidade e responsabilidade de
todos» (95).

Na Biblia, «o Deus que liberta e salva
€ 0 mesmo que criou o universo; [...]
n'Ele se conjugam o carinho e a
forca» (73). A narracgado da criacdo é
central para refletir sobre a relagdo
entre o ser humano e as outras
criaturas e como o pecado quebra o
equilibrio de toda a criacdo no seu
conjunto: «Essas narragdes sugerem
que a existéncia humana se baseia
em trés relacdes fundamentais
intimamente ligadas: as relacdes com
Deus, com 0 proximo e com a terra.
Segundo a Biblia, essas trés relacoes
vitais quebraram-se ndo so



exteriormente, mas também dentro
de nos. Essa rutura é o pecado» (66).

E por isso, mesmo que nés «cristaos,
algumas vezes interpretamos de
forma incorreta as Escrituras, hoje
devemos decididamente rejeitar que,
do facto de ser criados a imagem de
Deus e do mandato de dominar a
terra, se deduza um dominio
absoluto sobre as outras

criaturas» (67). Ao ser humano cabe
a responsabilidade de «“cultivar e
guardar" o jardim do mundo (cfr Gen
2,15)» (67), sabendo que «o fim
ultimo das restantes criaturas nao
somos nos. Mas todas avancam,
juntamente connosco e através de
nos, para a meta comum, que €
Deus» (83).

Que o ser humano néo seja o dono do
universo, «ndo significa igualar todos
0s seres vivos e tirar ao ser humano
aquele seu valor peculiar» que o
carateriza; «também ndo requer uma



divinizacdo da terra, que nos
privaria da nossa vocacao de
colaborar com ela e proteger a sua
fragilidade» (90). Nesta perspectiva,
«todo o encarnicamento contra
qualquer criatura «é contrario a
dignidade humana»» (92), mas «nao
pode ser auténtico um sentimento de
unido intima com os outros seres da
natureza, se a0 mesmo tempo nao
houver no coracdo ternura,
compaixdo e preocupacdo pelos seres
humanos» (91). Necessita-se da
consciéncia de uma comunhao
universal: «criados pelo mesmo Pai,
estamos unidos por lacos invisiveis e
formamos uma espécie de familia
universal, [...] que nos impele a um
respeito sagrado, amoroso e humilde
» (89).

O coracdo da revelacao crista conclui
o Capitulo: «Jesus terreno» com a
«sua relacao tdo concreta e amorosa
com o mundo» «ressuscitado e
glorioso», esta «presente em toda a



criacdo com o seu dominio
universal» (100).

Terceiro capitulo - A raiz humana
da crise ecoldgica

Este capitulo apresenta uma analise
da situacdo atual, «de modo a
individualizar ndo apenas os seus
sintomas, mas também as causas
mais profundas» (15), num didlogo
com a filosofia e as ciéncias
humanas.

Um primeiro fulcro do capitulo, sdo
as reflexdes sobre a tecnologia: é
reconhecida, com gratidao, a sua
contribuicdo para o melhoramento
das condicdes de vida (102-103);
todavia ela oferece «aqueles que
detém o conhecimento e sobretudo o
poder econémico para o desfrutar,
um dominio impressionante sobre o
conjunto do género humano e do
mundo inteiro» (104). Sdo
precisamente as logicas de dominio
tecnocratico que levam a destruir a



natureza e explorar as pessoas e as
populacdes mais vulneraveis. «O
paradigma tecnocratico tende a
exercer o seu dominio também sobre
a economia e a politica» (109),
impedindo reconhecer que «o
mercado, por si mesmol...] ndo
garante o desenvolvimento humano
integral nem a inclusdo social» (109).

Na origem diagnostica-se na época
moderna um excesso de
antropocentrismo (116): o ser
humano ja ndo reconhece a sua
correta posicdo em relacdo ao
mundo e assume uma posi¢ao auto-
referencial, centrada exclusivamente
em si mesmo e no proprio poder. Dai
deriva uma ldgica do «descartavel»
que justifica todo o tipo de descarte,
ambiental ou humano, que trata o
outro e a natureza como um simples
objeto e conduz a uma miriade de
formas de dominio. E a légica que
leva a explorar as criancas, a
abandonar os idosos, a reduzir os



outros a escraviddo, a sobrestimar a
capacidade do mercado de se auto-
regular, a praticar o trafico de seres
humanos, o comércio de peles de
animais em risco de exting¢ao e de
“diamantes de sangue". E a mesma
l6gica de muitas mafias, dos
traficantes de orgaos, do trafico de
drogas e do descarte de criancas
porque ndo correspondem ao desejo
de seus pais. (123)

Nesta luz, a enciclica aborda duas
questdes cruciais para o mundo de
hoje. Antes de mais, o trabalho: «<Em
qualquer abordagem de ecologia
integral que ndo exclua o ser
humano, é indispensavel incluir o
valor do trabalho» (124), bem como
«renunciar a investir nas pessoas
para se obter maior receita imediata
€ um péssimo negocio para a
sociedade» (128).

A segunda diz respeito aos limites do
progresso cientifico, com clara



referéncia aos OGM (132-136), que
sdo «uma questdo de caracter
complexo» (135). Embora «nalgumas
regides, a sua utilizacdo ter
produzido um crescimento
econdmico que contribuiu para
resolver determinados problemas, ha
dificuldades importantes que ndo
devem ser minimizadas» (134), a
partir da «concentracgdo de terras
produtivas nas maos de

poucos» (134). O Papa Francisco
pensa em particular nos pequenos
produtores e trabalhadores rurais,
na biodiversidade, na rede de
ecossistemas. E, portanto, preciso
assegurar «um debate cientifico e
social que seja responsavel e amplo,
capaz de considerar toda a
informacdo disponivel e chamar as
coisas pelo seu nome» a partir de
«linhas de pesquisa autonomas e
interdisciplinares que possam trazer
nova luz» (135).



Quarto capitulo - Uma ecologia
integral

O coracdo da proposta da Enciclica é
a ecologia integral como novo
paradigma de justica; uma ecologia
«que integre o lugar especifico que o
ser humano ocupa neste mundo e as
suas relacdes com a realidade que o
circunda» (15). De facto, «isto
impede-nos de considerar a natureza
como algo separado de nds ou como
uma mera moldura da nossa

vida» (139). Isto vale, por mais que
vivamos em diferentes campos: na
economia e na politica, nas diversas
culturas, de modo particular nas
mais ameacadas, e até mesmo em
cada momento da nossa vida
quotidiana.

A perspetiva integral pde em jogo
também uma ecologia das
instituicoes: «Se tudo esta
relacionado, também o estado de
saude das instituicdes de uma



sociedade tem consequéncias no
ambiente e na qualidade de vida
humana: “toda a lesdo da
solidariedade e da amizade civica
provoca danos ambientais"» (142).
Com muitos exemplos concretos, o
Papa Francisco reafirma o seu
pensamento: ha uma ligacdo entre
questdes ambientais e questdes
sociais e humanas que nunca pode
ser quebrada. Assim, «a analise dos
problemas ambientais é inseparavel
da analise dos contextos humanos,
familiares, laborais, urbanos, e da
relacdo de cada pessoa consigo
mesma» (141), enquanto «Nao ha
duas crises separadas, uma
ambiental e outra social, mas uma
unica e complexa crise socio-
ambiental» (139).

Esta ecologia integral «é inseparavel
da nocdo de bem comumy» (156), a ser
entendida, no entanto, de modo
concreto: no contexto atual, no qual
«hd tantas desigualdades e sdo cada



vez mais numerosas as pessoas
descartadas, privadas dos direitos
humanos fundamentais»
comprometer-se pelo hem comum
significa fazer escolhas solidarias
com base «numa opcao preferencial
pelos mais pobres» (158). Esta é
também a melhor maneira para
deixar um mundo sustentavel as
geracOes futuras, ndo com
proclamacoes, mas através de um
compromisso de cuidado dos pobres
de hoje, como ja havia sublinhado
Bento XVI: «para além da leal
solidariedade entre as geracgoes, ha
que reafirmar a urgente necessidade
moral de uma renovada
solidariedade entre os individuos da
mesma geracdo» (162).

A ecologia integral envolve também
a vida diaria, para a qual a Enciclica
reserva uma atencao especifica em
particular no ambiente urbano. O ser
humano tem uma grande capacidade
de adaptacdo e «admiravel é a



criatividade e generosidade de
pessoas e grupos que sao capazes de
dar a volta as limitacdes do
ambiente, [...] aprendendo a orientar
a sua existéncia no meio da
desordem e precariedade» (148). No
entanto, um desenvolvimento
auténtico pressupde uma melhoria
integral na qualidade da vida
humana: espagos publicos,
habitacdo, transportes, etc. (150-154).

Também «0 nosso corpo nos coloca
numa relagdo direta com o meio
ambiente e com o0s outros seres
vivos. A aceitagdo do proprio corpo
como dom de Deus é necessaria para
acolher e aceitar o mundo inteiro
como dom do Pai e casa comum; pelo
contrario, uma légica de dominio
sobre o proprio corpo transforma-se
numa logica, por vezes subtil, de
dominio sobre a criacdo» (155).

Quinto capitulo — Algumas linhas
de orientacdo e acao



Este capitulo aborda a pergunta
sobre o que podemos e devemos
fazer. As analises ndo podem ser
suficientes: sdo necessarias
propostas «de didlogo e de acdo que
envolvam seja cada um de nos, seja a
politica internacional» (15), e «que
nos ajudem a sair da espiral de
autodestruicdo onde nos estamos a
afundar» (163). Para o Papa
Francisco é imprescindivel que a
construcdo de caminhos concretos
ndo seja enfrentada de modo
ideoldgico, superficial ou
reducionista. Por isso, é
indispensavel o didlogo, termo
presente no titulo de cada seccao
deste capitulo: «Ha discussdes sobre
questdes relativas ao meio ambiente,
onde é dificil chegar a um consenso.
[...] aIgreja ndo pretende definir as
questoes cientificas, nem substituir-
se a politica, mas [eu] convido a um
debate honesto e transparente para
que as necessidades particulares ou



as ideologias ndo lesem o bem
comum» (188).

Com esta base o Papa Francisco nao
tem medo de fazer um julgamento
severo sobre as dinamicas
internacionais recentes: «as cimeiras
mundiais sobre o meio ambiente dos
ultimos anos ndo corresponderam as
expectativas, porque nao
alcancaram, por falta de decisdo
politica, acordos ambientais globais
realmente significativos e

eficazes» (166). E pergunta: «Para
que se quer preservar hoje um poder
que sera recordado pela sua
incapacidade de intervir quando era
urgente e necessario fazé-lo?» (57).
Servem, em vez disso, como 0S
Pontifices repetiram varias vezes, a
partir da Pacem in Terris, formas e
instrumentos eficazes de governanca
global (175): «precisamos de um
acordo sobre os regimes de
governanca para toda a gama dos
chamados bens comuns



globais» (174), ja que «"a protecao
ambiental ndo pode ser assegurada
apenas com base no calculo
financeiro de custos e beneficios. O
ambiente é um dos bens que os
mecanismos de mercado ndo estdo
aptos a defender ou a promover
adequadamente"» (190), que retoma
as palavras do Compéndio da
Doutrina Social da Igreja).

Sempre neste capitulo, o Papa
Francisco insiste sobre o
desenvolvimento de processos de
decisdo honestos e transparentes,
para poder «discernir» quais as
politicas e iniciativas empresariais
que poderdo levar «a um
desenvolvimento verdadeiramente
integral» (185). Em particular, o
estudo do impacto ambiental de um
Novo projeto «requer processos
politicos transparentes e sujeitos a
dialogo, enquanto a corrupcao, que
esconde o verdadeiro impacto
ambiental dum projeto em troca de



favores, frequentemente leva a
acordos ambiguos que fogem ao
dever de informar e a um debate
profundo» (182).

Particularmente significativo € o
apelo dirigido aqueles que detém
cargos politicos, para que se
distanciem da ldgica «eficientista e
imediatista» (181) hoje dominante:
«se ele tiver a coragem de o fazer,
podera novamente reconhecer a
dignidade que Deus lhe deu como
pessoa e deixard, depois da sua
passagem por esta historia, um
testemunho de generosa
responsabilidade» (181).

Sexto capitulo - Educacao e
espiritualidade ecoldogicas

O ultimo capitulo vai ao cerne da
conversao ecoldgica a qual a
Enciclica convida. As raizes da crise
cultural agem em profundidade e
ndo é facil reformular habitos e
comportamentos. A educacdo e a



formacdo continuam a ser desafios
centrais: «toda a mudanca tem
necessidade de motivacdes e dum
caminho educativo» (15); estao
envolvidos todos os ambientes
educacionais, primeiro «a escola, a
familia, os meios de comunicacdo, a
catequese» (213).

O inicio é apostar «numa mudanca
dos estilos de vida» (203-208), que
também se abre a possibilidade de
“exercer uma pressao salutar sobre
quantos detém o poder politico,
econémico e social» (206). Isso é o
que acontece quando as escolhas dos
consumidores conseguem «a
mudanca do comportamento das
empresas, forcando-as a
reconsiderar o impacto ambiental e
os modelos de producio» (206).

Ndao se pode subestimar a
importancia de percursos de
educacdo ambiental capazes de
incidir sobre gestos e habitos



quotidianos, da reduc¢do do consumo
de 4gua, a diferenciacdo do lixo até
«apagar as luzes

desnecessarias» (211): «Uma ecologia
integral é feita também de simples
gestos quotidianos, pelos quais
quebramos a logica da violéncia, da
exploracdo, do egoismo» (230). Tudo
isto serd mais facil a partir de um
olhar contemplativo que vem da fé:
«0 crente contempla o mundo, ndo
como alguém que esta fora dele, mas
dentro, reconhecendo os lagos com
que o Pai nos uniu a todos os seres.
Além disso a conversdo ecoldgica,
fazendo crescer as peculiares
capacidades que Deus deu a cada
crente, leva-o a desenvolver a sua
criatividade e entusiasmo» (220).

Retorna a linha proposta na
Evangelii Gaudium: «A sobriedade,
vivida livre e conscientemente, é
libertadora» (223), bem como «A
felicidade exige saber limitar
algumas necessidades que nos



entorpecem, permanecendo assim
disponiveis para as muitas
possibilidades que a vida

oferece» (223); desta forma torna-se
possivel «voltar a sentir que
precisamos uns dos outros, que
temos uma responsabilidade para
com os outros e o mundo, que vale a
pena ser bons e honestos» (229).

Os santos acompanham-nos neste
caminho. Sdo Francisco, muitas vezes
mencionado, é «0 exemplo por
exceléncia do cuidado pelo que é
fragil e por uma ecologia integral,
vivida com alegria» (10), modelo de
como «sdo inseparaveis a
preocupacdo pela natureza, a justica
para com os pobres, o
empenhamento na sociedade e a paz
interior (10). Mas a enciclica recorda
também Sdo Bento, Santa Teresa de
Lisieux e o Beato Charles de
Foucauld.



ApOs a Laudato si, o exame de
consciéncia, o instrumento que a
Igreja sempre recomendou para
orientar a propria vida a luz da
relacdo com o Senhor, deverad incluir
uma nova dimensao, considerando
ndo apenas como se vive a
comunhdo com Deus, com 0s outros,
consigo mesmo, mas também com
todas as criaturas e a natureza.

Copyright News.va & all Vatican
media sources

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-
segunda-enciclica-do-papa-francisco/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-segunda-enciclica-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-segunda-enciclica-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-pt/article/laudato-si-a-segunda-enciclica-do-papa-francisco/

	«Laudato si'», a segunda encíclica do Papa Francisco

