
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(17): Jesus Cristo no
cume de todas as
atividades humanas

Este artigo explora a
perspectiva fascinante da
cristianização da sociedade
através da santificação do
trabalho, tema tão abordado
nos escritos de S. Josemaria.

11/09/2018



«Esta tem sido a minha pregação
constante desde 1928: urge
cristianizar a sociedade»(1), afirma S.
Josemaria numa homilia; e pouco
depois propõe o modo para alcançá-
lo: «Elevar à ordem da graça os
afazeres diários, a profissão, a
carreira»(2). Trata-se, por outras
palavras, de santificar o trabalho.
«Pelo trabalho, o cristão submete o
mundo criado (Gn 1, 28) e ordena-o
para Cristo Jesus, em Quem se
renovam todas as coisas»(3). Abre-se
aqui uma perspectiva fascinante,
cuja origem se encontra num facto
histórico que é preciso recordar para
compreender o alcance da
mensagem.

“E Eu quando for levantado sobre
a terra...”

O dia 7 de agosto de 1931 foi uma
data memorável para S. Josemaria.
Muitas vezes ao longo da vida
recordará que nesse dia o Senhor o



fez ver com uma inusitada clareza
uma caraterística do espírito que
transmitia desde 1928. Compreendeu
que Jesus Cristo reinará no mundo
porque, de alguma maneira, alguns
cristãos O colocarão na base e no
cume da sua atividade profissional,
santificando o trabalho. Assim, Ele
atrairá todos os homens e todas as
coisas a Si e o Seu Reino será uma
realidade, porque a sociedade inteira
– as pessoas, as instituições e os
costumes – tecida pelos fios das
diversas profissões, estará
cristãmente configurada.

Essa mensagem ficou impressa na
sua alma quando ele compreendeu,
com sentido novo, as palavras do
Senhor descritas em Jo 12, 32
(segundo a Vulgata, usada então na
liturgia): Et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum – E
Eu, quando for levantado sobre a
terra, atrairei todas as coisas a Mim.



Eis aqui uma das passagens em que
se refere a esse momento:

Quando um dia, na quietude de
uma igreja madrilena, me sentia...
nada! – não digo pouco; pouco,
ainda teria sido alguma coisa –
pensava: Tu queres, Senhor, que
faça toda esta maravilha? [...] E,
lá no fundo da alma, entendi com
um sentido novo, pleno, aquelas
palavras da Escritura: Et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum. Entendi-o
perfeitamente. O Senhor dizia-nos:
se Me puserdes nas entranhas de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo Meu testemunho
naquilo que parece grande e
naquilo que parece pequeno...
então, omnia traham ad meipsum!
O Meu Reino entre vós será uma
realidade!(4)



As biografias de S. Josemaria narram
a profunda comoção que
experimentou na alma ao receber
essa luz(5). As palavras de Jo 12, 32 –
esculpidas junto da sua imagem nos
muros da Basílica de São Pedro,
benzida por Bento XVI em 14 de
setembro de 2005 – recordam a
importância deste acontecimento
para a vida da Igreja.

Noutro lugar, escrevendo na terceira
pessoa, o Fundador do Opus Dei
explica o sentido que descobriu nesta
passagem do Evangelho:

[Aquele sacerdote] entendeu
claramente que, com o trabalho
comum em todas as tarefas do
mundo, era necessário reconciliar
a terra com Deus, de modo que o
profano, mesmo sendo profano, se
convertesse em sagrado, em
consagrado a Deus, fim último de
todas as coisas(6).



Converter o profano em sagrado
“mesmo sendo profano” significa que
uma atividade profissional – a
medicina, a construção, a hotelaria,
etc. – sem alterar a sua natureza e a
sua função na sociedade, com a sua
autonomia e as suas leis próprias,
pode converter-se em oração, em
diálogo com Deus, e assim ser
santificada; purifica-se e eleva-se.
Por isso, afirma S. Josemaria:

Em bom rigor, não se pode dizer
que haja realidades profanas,
uma vez que o Verbo se dignou
assumir uma natureza humana
íntegra e consagrar a terra com a
Sua presença e com o trabalho das
suas mãos, porque foi desígnio do
Pai reconciliar conSigo,
pacificando-as pelo sangue da
Cruz, todas as coisas, tanto as da
terra como as do céu (Col 1, 20)(7).

Quando fala em pôr o Senhor “nas
entranhas” das atividades humanas,



o Fundador do Opus Dei indica que
essa transformação do profano em
santo ou sagrado ocorre no mais
íntimo da atividade. Com efeito, a
essência dessa transformação é a
caridade, o amor sobrenatural, que
informa e vivifica inteiramente
aquilo que se faz:

Se nós, os homens, nos
decidíssemos a albergar o amor de
Deus nos nossos corações! Cristo,
Senhor Nosso, foi crucificado e do
alto da Cruz redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e
os homens. Jesus Cristo recorda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum
(Jo 12, 32)(8).

Várias vezes, em vez de dizer “nas
entranhas”, S. Josemaria escreve “no
cume” ou “no cimo” das atividades
humanas:

Se Me colocardes no cume de todas
as atividades da terra, cumprindo



o dever de cada instante, dando
testemunho de Mim no que parece
grande e no que parece pequeno,
omnia traham ad meipsum, tudo
atrairei a mim. O Meu Reino entre
vós será uma realidade!(9).

“No cume” equivale a “nas
entranhas”, pois dizer que o amor de
Cristo vivifica uma atividade a partir
das entranhas é como dizer que a
preside do seu cume. Mas a
expressão “no cume” ou “no cimo”
acrescenta algo mais: indica que
nessa atividade se deve ver a Cristo,
pois:

Não se pode esconder uma cidade
situada sobre um monte; nem se
acende a candeia para a colocar
debaixo do alqueire, mas sim em cima
do velador, e assim alumia a todos os
que estão em casa. Brilhe a vossa luz
diante dos homens de modo que,
vendo as vossas boas obras,



glorifiquem o vosso Pai que está nos
Céus (Mt 5, 14-16).

Portanto, afirmar que o cristão tem
de pôr Cristo no cume do seu
trabalho significa que o amor com o
qual o realiza tem de se manifestar
na relação com os outros, em atitude
de entrega e de serviço. Com
naturalidade, deve notar-se a
caridade de Cristo na conduta dos
seus discípulos, a par da competência
profissional.

Cada cristão deve tornar Cristo
presente entre os homens; deve viver
de tal modo que à sua volta se
perceba o bonus odor Christi (2 Cor 2,
15), o bom odor de Cristo; deve agir
de tal modo que, através das ações do
discípulo, se possa descobrir o Rosto
do Mestre(10).

Há também outro sentido para a
expressão “pôr Cristo no cume das
atividades humanas”, que é
consequência do que se disse antes.



Quem faz o seu trabalho por amor a
Cristo, e para que os homens ao vê-lo
glorifiquem a Deus, deve procurar
realizá-lo o melhor possível também
humanamente, com a maior
perfeição de que seja capaz; assim,
põe Cristo no cume do seu trabalho.
Isso não significa que tenha de ser o
melhor nessa tarefa, mas sim que
tem de se esforçar por levá-la a cabo
com a maior perfeição humana que
possa adquirir e pondo em prática as
virtudes cristãs impregnadas pelo
amor a Deus. Pôr o Senhor no cume
do próprio trabalho não quer dizer
êxito terreno; é algo que está ao
alcance de todos, não só de alguns
particularmente dotados; é uma
exigência pessoal: cada um tem de
pôr Jesus Cristo no cume da sua
atividade, ainda que humanamente
não se destaque nela.

Almas de Eucaristia



No entanto, o sentido mais profundo
deste “pôr Cristo no cume das
atividades humanas” é o de unir o
trabalho e todas as atividades retas à
Santa Missa, cume da vida da Igreja e
do cristão(11). Aí se encerram os
sentidos anteriores, porque unir o
trabalho ao sacrifício de Cristo
implica realizá-lo por amor e com a
maior perfeição humana possível.
Então o trabalho torna-se um ato de
culto a Deus: santifica-se pela sua
união com o Sacrifício do Altar,
renovação ou actualização
sacramental do sacrifício do
Calvário, “converte-se em obra de
Deus, operatio Dei, Opus Dei”(12). O
sentido tradicional da expressão
Opus Dei – que designa o ofício
litúrgico – abre-se, nas palavras de S.
Josemaria, ao trabalho e a todas as
atividades humanas. Essa expansão
pede que o cristão seja “alma de
Eucaristia” ao longo do seu dia,
porque só assim Cristo estará no
cume da sua atividade.



Peçamos, pois, ao Senhor que nos
conceda a graça de sermos almas de
Eucaristia, que a nossa relação
pessoal com Ele se traduza em
alegria, em serenidade, em
propósitos de justiça.E assim
facilitaremos aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo, contribuiremos
para colocá-l’O no cume de todas as
atividades humanas. Cumprir-se-á a
promessa de Jesus: Quando for
levantado sobre a terra, tudo atrairei
a mim(13).

A Eucaristia edifica a Igreja porque
reúne num só Corpo aqueles que
participam dela: Uma vez que há um
único pão, nós, embora sendo muitos,
formamos um só corpo, porque todos
comungamos do mesmo pão (1Cor 10,
17). A Eucaristia «é o cumprimento
da promessa do primeiro dia da
grande semana de Jesus: Quando Eu
for levantado sobre a terra atrairei
todos a mim (Jo 12, 32)»(14). Chega a
entrever-se então o profundo



significado que encerra o facto de
que a luz recebida por S. Josemaria
sobre este texto lhe fosse dada
precisamente “enquanto levantava a
Hóstia”(15) no momento da
consagração na Santa Missa. Quando
o cristão une o seu trabalho ao
sacrifício do Altar, esse trabalho
santificado edifica a Igreja, porque
torna presente a força unificadora da
Eucaristia; a acção de Cristo que, pelo
Espírito Santo, atrai todos os homens
e todas as coisas a Si.

O caminho que Deus quis mostrar a
S. Josemaria para que Cristo reinasse
neste mundo é que cada um
pessoalmente procure santificar o
seu trabalho, pondo nele a Cruz de
Cristo – ou seja, unindo-o ao
Sacrifício do Calvário que se
actualiza na Eucaristia – a fim de
torná-lo fermento de vida cristã no
meio do mundo. Um modo pouco
vistoso de contribuir para o reinado



de Cristo, mas portador da eficácia
da promessa divina:

Se Me puserdes nas entranhas de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo Meu testemunho
naquilo que parece grande e
naquilo que parece pequeno...
então, omnia traham ad meipsum!
O Meu Reino entre vós será uma
realidade!(16).

Pôr Cristo no cume “de todas as
atividades humanas” para que Ele
reine não significa que o seu reinado
será o resultado da influência
humana de um grande número de
cristãos agindo em todas as
profissões. É o Senhor que atrairá a
Si todas as coisas, se um punhado de
cristãos fiéis, homens e mulheres,
procurarem ser autenticamente
santos, cada um no seu lugar no meio
do mundo. Não é uma questão de
proporções humanas. O que S.



Josemaria entendeu é que a nós,
cristãos, cabe colocar Cristo nas
entranhas da nossa atividade – talvez
de muito pouco relevo social – e que,
se assim fizermos, Ele atrairá todas
as coisas a Si; não só aquelas que são
efeito do nosso limitado trabalho
mas todas e em todo o mundo.

Estava claro que aquelas palavras
relatadas por São João – et ego si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
a meipsum (Jo 12, 32) – deviam ser
entendidas no sentido de que O
levantássemos, como Senhor, ao
cume de todas as atividades
humanas, que Ele atrairia tudo a Si,
ao seu reinado espiritual de amor(17).

Reinado de Cristo e progresso
temporal

Assim como querer que Cristo reine
na própria vida inclui buscar a
perfeição humana – mediante a
prática das virtudes informadas pela
caridade – querer também que Cristo



reine na sociedade exige buscar o
aperfeiçoamento desta: o bem
comum temporal, do qual o
progresso faz parte. Na realidade, o
bem da pessoa e o da sociedade não
são meramente paralelos, como se a
busca de um pudesse ser
independente do outro. O que
chamamos bem comum da sociedade
é o bem das pessoas que a
constituem. E, por sua vez, o bem das
pessoas contribui para o bem comum
da sociedade, sempre que este último
seja entendido de modo integral. As
condições da vida social que
procuramos melhorar não se
reduzem ao desenvolvimento
económico e ao bem-estar material,
ainda que certamente o incluam.
Também são – em sentido
qualitativo, não no de urgência
temporal em que às vezes a
preferência pode ser dos aspetos
materiais – a liberdade, a justiça, a
moralidade, a paz, a cultura; tudo o



que corresponde em primeiro lugar à
dignidade da pessoa humana.

A sensibilidade de S. Josemaria em
relação a esse tema é muito aguda:

Compreende-se muito bem a
impaciência, a angústia, os
anseios inquietos daqueles que,
com alma naturalmente cristã
(Tertuliano, Apologeticum, 17),
não se resignam perante as
situações de injustiça pessoal e
social que o coração humano é
capaz de criar. Tantos séculos de
convivência entre os homens e
ainda tanto ódio, tanta
destruição, tanto fanatismo
acumulado em olhos que não
querem ver e em corações que não
querem amar. Os bens da terra
repartidos entre poucos; os bens
da cultura encerrados em
cenáculos. E lá fora, fome de pão e
de sabedoria; vidas humanas –
que são santas, porque vêm de



Deus – tratadas como simples
coisas, como números de uma
estatística. Compreendo e partilho
dessa impaciência, levantando os
olhos para Cristo, que continua a
convidar-nos a pôr em prática o
mandamento novo do amor(18).

«O progresso retamente ordenado é
bom e Deus assim o quer»(19). A busca
do progresso temporal em ordem ao
reinado de Cristo é parte integrante
da santificação do trabalho
profissional. Porque a santificação do
trabalho implica a elevação da
própria realidade humana do
trabalho à ordem da santidade.
«Humanamente o trabalho é fonte de
progresso, de civilização e de bem-
estar»(20). Pela sua natureza, o
trabalho humano é «meio
imprescindível para o progresso da
sociedade e o ordenamento cada vez
mais justo das relações entre os
homens»(21). Quem quiser santificar o
trabalho não pode abrir mão dessa



realidade. Necessariamente, terá de
aspirar ao progresso temporal para
ordená-lo para Deus. «Não é
admissível pensar que para sermos
cristãos seja preciso voltarmos as
costas ao mundo, sermos uns
derrotistas da natureza humana»(22).

Este progresso não é, no entanto, o
fim último sobrenatural nem a
antecipação deste, porque nenhum
bem terreno pode ser em si mesmo
princípio de bens sobrenaturais. Isso
não é tirar importância ao progresso
humano. É somente não o idolatrar.
A sua busca é um fim subordinado à
busca da santidade, ao fim último
sobrenatural.

Quis o Senhor que, com a nossa
vocação, manifestemos aquela
visão otimista da criação, aquele
amor ao mundo que pulsa no
cristianismo. O entusiasmo não
deve faltar nunca no vosso
trabalho nem no vosso empenho



por construir a cidade temporal.
Ainda que, ao mesmo tempo, como
discípulos de Cristo que
crucificaram a carne com as suas
paixões e concupiscências (Gal 5,
24), procurareis manter vivo o
sentido do pecado e da reparação
generosa, perante os falsos
otimismos daqueles que, inimigos
da Cruz de Cristo (Fil 3, 18), 
calculam tudo em termos de
progresso e energias humanas(23).

______________________

(1)S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
210.

(2) Ibid.

(3) S. Josemaria, Carta, 6.5.1945.

(4) S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 27.10.1963.



(5) A. Vázquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei, volume I, p. 348 e segs.

(6) S. Josemaria, Carta, 9.1.1932, n. 2.

(7) S. Josemaria, Carta, 6.5.1945, n. 14.

(8) S. Josemaria, Cristo que passa, n.
183.

(9) Ibid.

(10) Ibid., n. 105.

(11) Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 11; Sacrosanctum
Concilium, n. 10.

(12) S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 10.

(13)S. Josemaria, Cristo que passa, n.
156.

(14) Joseph Ratzinger, La Iglesia, una
comunidad siempre en camino,
Madrid, 1991, pág. 125.



(15)S. Josemaria, Carta,
29.12.1947/14.2.1966, n. 89.

(16) S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 27.10.1963.

(17) S. Josemaria, Carta, 14.2.1944, n.
19.

(18) S. Josemaria, Cristo que passa, n.
111.

(19) Ibid., n. 123.

(20) S. Josemaria, Carta, 31.5.1954, n.
17.

(21) S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 10.

(22) S. Josemaria, Cristo que passa, n.
125.

(23) S. Josemaria, Carta, 9.1.1959, n. 19.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-
cume-de-todas-as-atividades-humana/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-cume-de-todas-as-atividades-humana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-cume-de-todas-as-atividades-humana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-cume-de-todas-as-atividades-humana/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (17): Jesus Cristo no cume de todas as atividades humanas

