opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(17): Jesus Cristo no
cume de todas as
atividades humanas

Este artigo explora a
perspectiva fascinante da
cristianizacdo da sociedade
atraveés da santificagao do
trabalho, tema tdo abordado
nos escritos de S. Josemaria.

11/09/2018



«Esta tem sido a minha pregacao
constante desde 1928: urge
cristianizar a sociedade»™, afirma S.
Josemaria numa homilia; e pouco
depois propde o modo para alcanca-
lo: «Elevar a ordem da graca os
afazeres didrios, a profissao, a
carreira»®. Trata-se, por outras
palavras, de santificar o trabalho.
«Pelo trabalho, o cristdo submete o
mundo criado (Gn 1, 28) e ordena-o
para Cristo Jesus, em Quem se
renovam todas as coisas»®. Abre-se
aqui uma perspectiva fascinante,
cuja origem se encontra num facto
historico que é preciso recordar para
compreender o alcance da
mensagem.

“E Eu quando for levantado sobre
a terra...”

O dia 7 de agosto de 1931 foi uma
data memoravel para S. Josemaria.
Muitas vezes ao longo da vida
recordara que nesse dia o Senhor o



fez ver com uma inusitada clareza
uma carateristica do espirito que
transmitia desde 1928. Compreendeu
que Jesus Cristo reinara no mundo
porque, de alguma maneira, alguns
cristdos O colocardo na base e no
cume da sua atividade profissional,
santificando o trabalho. Assim, Ele
atraira todos os homens e todas as
coisas a Si e 0 Seu Reino sera uma
realidade, porque a sociedade inteira
— as pessoas, as instituicdes e o0s
costumes — tecida pelos fios das
diversas profissoes, estara
cristamente configurada.

Essa mensagem ficou impressa na
sua alma quando ele compreendeu,
com sentido novo, as palavras do
Senhor descritas em Jo 12, 32
(segundo a Vulgata, usada entdo na
liturgia): Et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum — E
Eu, quando for levantado sobre a
terra, atrairei todas as coisas a Mim.



Eis aqui uma das passagens em que
se refere a esse momento:

Quando um dia, na quietude de
uma igreja madrilena, me sentia...
nada! - ndo digo pouco; pouco,
ainda teria sido alguma coisa -
pensava: Tu queres, Senhor, que
faca toda esta maravilha? [...] E,
la no fundo da alma, entendi com
um sentido novo, pleno, aquelas
palavras da Escritura: Et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum. Entendi-o
perfeitamente. O Senhor dizia-nos:
se Me puserdes nas entranhas de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo Meu testemunho
naquilo que parece grande e
naquilo que parece pequeno...
entdao, omnia traham ad meipsum!/
O Meu Reino entre vos sera uma
realidade!"”



As biografias de S. Josemaria narram
a profunda comocdo que
experimentou na alma ao receber
essa luz®. As palavras de Jo 12, 32 -
esculpidas junto da sua imagem nos
muros da Basilica de Sao Pedro,
benzida por Bento XVI em 14 de
setembro de 2005 - recordam a
importancia deste acontecimento
para a vida da Igreja.

Noutro lugar, escrevendo na terceira
pessoa, o Fundador do Opus Dei
explica o sentido que descobriu nesta
passagem do Evangelho:

[Aquele sacerdote] entendeu
claramente que, com o trabalho
comum em todas as tarefas do
mundo, era necessario reconciliar
a terra com Deus, de modo que o
profano, mesmo sendo profano, se
convertesse em sagrado, em
consagrado a Deus, fim ultimo de
todas as coisas®.



Converter o profano em sagrado
“mesmo sendo profano” significa que
uma atividade profissional — a
medicina, a construcdo, a hotelaria,
etc. — sem alterar a sua natureza e a
sua func¢do na sociedade, com a sua
autonomia e as suas leis proéprias,
pode converter-se em oracao, em
dialogo com Deus, e assim ser
santificada; purifica-se e eleva-se.
Por isso, afirma S. Josemaria:

Em bom rigor, ndo se pode dizer
que haja realidades profanas,
uma vez que o Verbo se dignou
assumir uma natureza humana
integra e consagrar a terra com a
Sua presenca e com o trabalho das
suas maos, porque foi designio do
Pai reconciliar conSigo,
pacificando-as pelo sangue da
Cruz, todas as coisas, tanto as da
terra como as do céu (Col 1, 20)".

Quando fala em por o Senhor “nas
entranhas” das atividades humanas,



o Fundador do Opus Dei indica que
essa transformacdo do profano em
santo ou sagrado ocorre no mais
intimo da atividade. Com efeito, a
esséncia dessa transformacao é a
caridade, o amor sobrenatural, que
informa e vivifica inteiramente
aquilo que se faz:

Se nos, os homens, nos
decidissemos a albergar o amor de
Deus nos nossos coracgoes! Cristo,
Senhor Nosso, foi crucificado e do
alto da Cruz redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e
os homens. Jesus Cristo recorda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum
(Jo 12, 32)®.

Varias vezes, em vez de dizer “nas
entranhas”, S. Josemaria escreve “no
cume” ou “no cimo” das atividades
humanas:

Se Me colocardes no cume de todas
as atividades da terra, cumprindo



o dever de cada instante, dando
testemunho de Mim no que parece
grande e no que parece pequeno,
omnia traham ad meipsum, tudo
atrairei a mim. O Meu Reino entre
VOs serd uma realidade!®.

“No cume” equivale a “nas
entranhas”, pois dizer que o amor de
Cristo vivifica uma atividade a partir
das entranhas é como dizer que a
preside do seu cume. Mas a
expressao “no cume” ou “no cimo”
acrescenta algo mais: indica que
nessa atividade se deve ver a Cristo,
pois:

Ndo se pode esconder uma cidade
situada sobre um monte; nem se
acende a candeia para a colocar
debaixo do alqueire, mas sim em cima
do velador, e assim alumia a todos os
que estdo em casa. Brilhe a vossa luz
diante dos homens de modo que,
vendo as vossas boas obras,



glorifiquem o vosso Pai que estd nos
Céus (Mt 5, 14-16).

Portanto, afirmar que o cristao tem
de por Cristo no cume do seu
trabalho significa que o amor com o
qual o realiza tem de se manifestar
na relacdo com os outros, em atitude
de entrega e de servigo. Com
naturalidade, deve notar-se a
caridade de Cristo na conduta dos
seus discipulos, a par da competéncia
profissional.

Cada cristao deve tornar Cristo
presente entre os homens; deve viver
de tal modo que a sua volta se
perceba o bonus odor Christi (2 Cor 2,
15), o bom odor de Cristo; deve agir
de tal modo que, através das acdes do
discipulo, se possa descobrir o Rosto
do Mestre"?.

Ha também outro sentido para a
expressdo “por Cristo no cume das
atividades humanas”, que €
consequéncia do que se disse antes.



Quem faz o seu trabalho por amor a
Cristo, e para que os homens ao vé-lo
glorifiquem a Deus, deve procurar
realizd-lo o melhor possivel também
humanamente, com a maior
perfeicdo de que seja capaz; assim,
poOe Cristo no cume do seu trabalho.
Isso ndo significa que tenha de ser o
melhor nessa tarefa, mas sim que
tem de se esforcar por leva-la a cabo
com a maior perfeicdo humana que
possa adquirir e pondo em pratica as
virtudes cristds impregnadas pelo
amor a Deus. Por o Senhor no cume
do proprio trabalho ndo quer dizer
éxito terreno; € algo que esta ao
alcance de todos, ndo so de alguns
particularmente dotados; € uma
exigéncia pessoal: cada um tem de
por Jesus Cristo no cume da sua
atividade, ainda que humanamente
ndo se destaque nela.

Almas de Eucaristia



No entanto, o sentido mais profundo
deste “poér Cristo no cume das
atividades humanas” é o de unir o
trabalho e todas as atividades retas a
Santa Missa, cume da vida da Igreja e
do cristdo"”. Ai se encerram os
sentidos anteriores, porque unir o
trabalho ao sacrificio de Cristo
implica realiza-lo por amor e com a
maior perfeicdo humana possivel.
Entdo o trabalho torna-se um ato de
culto a Deus: santifica-se pela sua
unido com o Sacrificio do Altar,
renovacdo ou actualizacgdo
sacramental do sacrificio do
Calvario, “converte-se em obra de
Deus, operatio Dei, Opus Dei”"?. O
sentido tradicional da expressao
Opus Dei — que designa o oficio
liturgico — abre-se, nas palavras de S.
Josemaria, ao trabalho e a todas as
atividades humanas. Essa expansao
pede que o cristdo seja “alma de
Eucaristia” ao longo do seu dia,
porque so assim Cristo estard no
cume da sua atividade.



Pecamos, pois, ao Senhor que nos
conceda a graca de sermos almas de
Eucaristia, que a nossa relacao
pessoal com Ele se traduza em
alegria, em serenidade, em
propdasitos de justica.E assim
facilitaremos aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo, contribuiremos
para coloca-I’'0O no cume de todas as
atividades humanas. Cumprir-se-a a
promessa de Jesus: Quando for
levantado sobre a terra, tudo atrairei
a mim"?,

A Eucaristia edifica a Igreja porque
reune num so Corpo aqueles que
participam dela: Uma vez que ha um
unico pdo, nos, embora sendo muitos,
formamos um so corpo, porque todos
comungamos do mesmo pdao (1Cor 10,
17). A Eucaristia «é o cumprimento
da promessa do primeiro dia da
grande semana de Jesus: Quando Eu
for levantado sobre a terra atrairei
todos a mim (Jo 12, 32)»"*. Chega a
entrever-se entao o profundo



significado que encerra o facto de
que a luz recebida por S. Josemaria
sobre este texto lhe fosse dada
precisamente “enquanto levantava a
Hostia”™ no momento da
consagracdo na Santa Missa. Quando
o cristdo une o seu trabalho ao
sacrificio do Altar, esse trabalho
santificado edifica a Igreja, porque
torna presente a forca unificadora da
Eucaristia; a ac¢ao de Cristo que, pelo
Espirito Santo, atrai todos os homens
e todas as coisas a Si.

O caminho que Deus quis mostrar a
S. Josemaria para que Cristo reinasse
neste mundo é que cada um
pessoalmente procure santificar o
seu trabalho, pondo nele a Cruz de
Cristo — ou seja, unindo-o ao
Sacrificio do Calvario que se
actualiza na Eucaristia — a fim de
torna-lo fermento de vida crista no
meio do mundo. Um modo pouco
vistoso de contribuir para o reinado



de Cristo, mas portador da eficacia
da promessa divina:

Se Me puserdes nas entranhas de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo Meu testemunho
naquilo que parece grande e
naquilo que parece pequeno...
entao, omnia traham ad meipsum!
O Meu Reino entre vos sera uma
realidade!"®.

Por Cristo no cume “de todas as
atividades humanas” para que Ele
reine ndo significa que o seu reinado
serd o resultado da influéncia
humana de um grande numero de
cristaos agindo em todas as
profissdes. E o Senhor que atraira a
Si todas as coisas, se um punhado de
cristaos fiéis, homens e mulheres,
procurarem ser autenticamente
santos, cada um no seu lugar no meio
do mundo. Nao é uma questdo de
propor¢des humanas. O que S.



Josemaria entendeu é que a nos,
cristaos, cabe colocar Cristo nas
entranhas da nossa atividade - talvez
de muito pouco relevo social - e que,
se assim fizermos, Ele atraira todas
as coisas a Si; ndo so aquelas que sdo
efeito do nosso limitado trabalho
mas todas e em todo o mundo.

Estava claro que aquelas palavras
relatadas por Sdo Jodo - et ego si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
a meipsum (Jo 12, 32) — deviam ser
entendidas no sentido de que O
levantassemos, como Senhor, ao
cume de todas as atividades
humanas, que Ele atrairia tudo a Si,
ao seu reinado espiritual de amor®”.
Reinado de Cristo e progresso
temporal

Assim como querer que Cristo reine
na propria vida inclui buscar a
perfeicdo humana — mediante a
pratica das virtudes informadas pela
caridade — querer também que Cristo



reine na sociedade exige buscar o
aperfeicoamento desta: o bem
comum temporal, do qual o
progresso faz parte. Na realidade, o
bem da pessoa e o0 da sociedade nédo
sdo meramente paralelos, como se a
busca de um pudesse ser
independente do outro. O que
chamamos bem comum da sociedade
€ 0 bem das pessoas que a
constituem. E, por sua vez, o bem das
pessoas contribui para o bem comum
da sociedade, sempre que este ultimo
seja entendido de modo integral. As
condicdes da vida social que
procuramos melhorar néo se
reduzem ao desenvolvimento
econdmico e ao bem-estar material,
ainda que certamente o incluam.
Também sdo — em sentido
qualitativo, ndo no de urgéncia
temporal em que as vezes a
preferéncia pode ser dos aspetos
materiais — a liberdade, a justica, a
moralidade, a paz, a cultura; tudo o



que corresponde em primeiro lugar a
dignidade da pessoa humana.

A sensibilidade de S. Josemaria em
relacdo a esse tema € muito aguda:

Compreende-se muito bem a
impaciéncia, a angiustia, os
anseios inquietos daqueles que,
com alma naturalmente crista
(Tertuliano, Apologeticum, 17),
ndo se resignam perante as
situacoes de injustica pessoal e
social que o corag¢do humano é
capaz de criar. Tantos séculos de
convivéncia entre os homens e
ainda tanto odio, tanta
destruigdo, tanto fanatismo
acumulado em olhos que nao
querem ver e em coragodes que ndo
querem amar. Os bens da terra
repartidos entre poucos; os bens
da cultura encerrados em
cenaculos. E la fora, fome de pdo e
de sabedoria; vidas humanas -
que sdo santas, porque vém de



Deus - tratadas como simples
coisas, como niimeros de uma
estatistica. Compreendo e partilho
dessa impaciéncia, levantando os
olhos para Cristo, que continua a
convidar-nos a pér em prdatica o
mandamento novo do amor"®.

«0 progresso retamente ordenado é
bom e Deus assim o quer»"”. A busca
do progresso temporal em ordem ao
reinado de Cristo € parte integrante
da santificacdo do trabalho
profissional. Porque a santificacdo do
trabalho implica a elevacgdo da
propria realidade humana do
trabalho a ordem da santidade.
«Humanamente o trabalho é fonte de
progresso, de civilizacdo e de bem-
estar»??. Pela sua natureza, o
trabalho humano é «meio
imprescindivel para o progresso da
sociedade e o ordenamento cada vez
mais justo das relagdes entre os
homens»“". Quem quiser santificar o
trabalho ndo pode abrir méo dessa



realidade. Necessariamente, tera de
aspirar ao progresso temporal para
ordend-lo para Deus. «Nao é
admissivel pensar que para sermos
cristaos seja preciso voltarmos as
costas ao mundo, sermos uns

derrotistas da natureza humana»®?.

Este progresso nao €, no entanto, o
fim ultimo sobrenatural nem a
antecipacdo deste, porque nenhum
bem terreno pode ser em si mesmo
principio de bens sobrenaturais. Isso
ndo € tirar importancia ao progresso
humano. F somente néo o idolatrar.
A sua busca é um fim subordinado a
busca da santidade, ao fim ultimo
sobrenatural.

Quis o Senhor que, com a nossa
vocacdo, manifestemos aquela
visdo otimista da criagdo, aquele
amor ao mundo que pulsa no
cristianismo. O entusiasmo ndo
deve faltar nunca no vosso
trabalho nem no vosso empenho



por construir a cidade temporal.
Ainda que, ao mesmo tempo, como
discipulos de Cristo que
crucificaram a carne com as suas
paixoes e concupiscéncias (Gal 5,
24), procurareis manter vivo o
sentido do pecado e da reparacgdo
generosa, perante os falsos
otimismos daqueles que, inimigos
da Cruz de Cristo (Fil 3, 18),
calculam tudo em termos de

progresso e energias humanas®.

@S, Josemaria, Amigos de Deus, n.
210.

@ Ibid.
@S, Josemaria, Carta, 6.5.1945.

@S, Josemaria, Notas de uma
meditagdo, 27.10.1963.



® A. Vazquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei, volume I, p. 348 e segs.

©S. Josemaria, Carta, 9.1.1932, n. 2.
@' S. Josemaria, Carta, 6.5.1945, n. 14.

® S. Josemaria, Cristo que passa, n.
183.

® Ibid.
19 1hid., n. 105.

@ Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 11; Sacrosanctum
Concilium, n. 10.

12'S, Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 10.

@93, Josemaria, Cristo que passa, n.
156.

@9 Joseph Ratzinger, La Iglesia, una

comunidad siempre en camino,
Madrid, 1991, pag. 125.



@93, Josemaria, Carta,
29.12.1947/14.2.1966, n. 89.

195, Josemaria, Notas de uma
meditagdo, 27.10.1963.

17'S. Josemaria, Carta, 14.2.1944, n.
19.

¥ S, Josemaria, Cristo que passa, n.
111.

19 1hid., n. 123.

@9's, Josemaria, Carta, 31.5.1954, n.
17.

@V'S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 10.

@2 S, Josemaria, Cristo que passa, n.
125.

@9 S, Josemaria, Carta, 9.1.1959, n. 19.




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-
cume-de-todas-as-atividades-humana/
(27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-cume-de-todas-as-atividades-humana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-cume-de-todas-as-atividades-humana/
https://opusdei.org/pt-pt/article/jesus-cristo-no-cume-de-todas-as-atividades-humana/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (17): Jesus Cristo no cume de todas as atividades humanas

