
opusdei.org

Agradar a Deus (6):
Irmãos que olham
para o Pai. Unidade
entre gerações
distintas

O Papa Francisco fala
frequentemente da necessidade
de conseguir uma maior
unidade entre as diferentes
gerações. A parábola do filho
pródigo, do irmão mais velho e
do pai, contada por Jesus, pode
ajudar-nos a aprofundar este
tema.



28/06/2021

Descarregar livro completo 
«Agradar a Deus»

Naqueles últimos dias, Jesus tinha
passado muito tempo entre aqueles
que, aos olhos da sociedade,
pareciam estar mais afastados de
Deus. O evangelista Lucas diz-nos
que «todos os publicanos e
pecadores» (Lc 15, 1) vieram para
ouvir o seu ensinamento. Este
movimento de pessoas fez com que
aqueles que presumiam ser os
guardiães da Lei mosaica
começassem a murmurar entre si. O
mestre decide então narrar três
parábolas destinadas a purificar a
imagem de Deus, muitas vezes
distorcida por uma mentalidade

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/


legalista que perde de vista o amor
divino. A terceira destas histórias é a
célebre sobre um pai e os seus dois
filhos (cf. Lc 15, 11-32): o mais novo,
que pede a sua herança para a
esbanjar longe de casa, e o mais
velho, que permanece em casa, mas
não está verdadeiramente em
sintonia com o coração do pai.

O esquecimento de ambos os filhos

Lendo a parábola, podemos supor
que os dois irmãos tinham estado
distraídos durante muito tempo,
longe da gratuidade com que o seu
pai os amava. O mais novo sonhava
com lugares onde pensava que seria
mais feliz. Este foi distraído pela sua
cabeça – talvez menos preparada – e
pela sua imaginação – talvez mais
viva – até estar convencido de que
podia comprar o amor: «Pai, dá-me a
parte da herança que me
pertence» (Lc 15, 12). O mais velho,
por seu lado, tinha adormecido o seu



coração porque aparentemente
cumpria bem as suas
responsabilidades; ele estava
satisfeito, não dava desgostos ao seu
pai. No entanto, a frieza tinha
penetrado na sua alma através de
alguma fenda. Talvez ele se tivesse
enredado em planos que, embora
parecessem muito próximos, não
incluíam aquele que o amava tanto.
No final, nenhum deles entendeu –
mesmo que inconscientemente – que
era possível alcançar a verdadeira
felicidade estando com a família.
Enquanto o mais novo a procurava
longe, o mais velho ansiava por ela
numa festa com os seus amigos.
Nenhum deles imaginou que pudesse
alcançar uma vida plena com o seu
pai.

Embora, como S. João Paulo II
salienta, todos nós tenhamos dentro
de nós, ao mesmo tempo, algo de
ambos os irmãos[1], talvez não seja
por acaso que Jesus quis tornar



explícita a idade de ambos os irmãos.
Talvez o Senhor tenha escolhido o
irmão mais velho para ilustrar
atitudes mais frequentes entre as
pessoas que têm procurado e tratado
com Deus durante muito tempo. Este
irmão tinha certamente conseguido
cumprir as suas tarefas com
perfeição. O seu pai não podia
censurá-lo por nada, por isso ele
estava à vontade, não devendo nada
a ninguém. No entanto, não estava
inteiramente satisfeito. O jovem, por
outro lado, idealista e apaixonado,
pode representar atitudes mais
comuns nas fases iniciais da vida.
Talvez fosse mais vulnerável à
sedução de uma liberdade que se
dirige a bens que em última análise
não saciam. Fugir, sair e divertir-se
pode ser apelativo, mas não se pode
rejeitar indefinidamente a própria
identidade: mais cedo ou mais tarde
aparecem carências que só Deus é
capaz de preencher. Ele também não
era feliz.



Ambos os irmãos viviam
desconfortavelmente na sua
realidade. Nessa atmosfera era difícil
que o amor crescesse, que a ternura
criasse raízes, que ambos vissem
como o pai estava orgulhoso das suas
vidas e como contava com elas. Os
seus sonhos estavam desfocados.
Talvez não estivessem cegos pelo
egoísmo, mas é possível que tivessem
cedido a uma tentação subtil:
preocuparem-se apenas com o que
estava à mão, esquecendo-se de se
deixarem amar por aquele que lhes
tinha dado tudo. Talvez, sem se
aperceberem, tivessem colocado uma
barreira a esse amor. Enquanto o
jovem imaginava o que podia fazer
longe de casa, o mais velho
contabilizava o que já tinha
guardado. Ambos pensavam que
tinham um tesouro, mas na realidade
guardavam-no em sacos rotos. O
mais velho esperava o prémio que
achava merecer, enquantoque o mais
novo não queria esperar e reclamava



a herança. No fim de contas, ambos
pediram a mesma coisa: a sua
recompensa.

A alegria paterna por os ter perto

Ambos os irmãos, presos nas suas
seguranças, eram incapazes de
vislumbrar o que se passava a curta
distância, no coração do seu pai.
Talvez os dois, cada um à sua
maneira, tivessem estabelecido as
suas relações diárias com ele a
apenas mais uma coisa a fazer.
Talvez algo de semelhante nos possa
acontecer. Temos tantas atividades
todos os dias, a maioria delas boas,
que podemos esgotar a nossa energia
nisso. Mesmo os tempos em que
queremos falar com Deus podem
tornar-se apenas mais uma tarefa. O
mais novo provavelmente tinha
dificuldades com essa rotina,
precisando de algo mais intenso e
sensível. O mais velho, por outro
lado, tinha-o incorporado



regularmente na sua vida, mas não o
aproveitou, por isso a crise estava a
chegar e é desencadeada pelo
regresso do mais novo. Esse é o
momento em que todos mostram as
suas cartas.

Então, enquanto o mais novo não
ousa pedir nada mais do que
regressar como um trabalhador,
mesmo que fosse o último, ficamos a
saber que o mais velho não se sentia
bem pago. Mas o pai tem um golpe
de mestre: enquanto recompensa o
mais novo com uma festa como
nunca antes, lembra ao mais velho
que, de facto, é dono de tudo. O pai
trata de reconciliar os seus filhos. Ele
não se entristece com o pecado de
um ou de outro por si mesmo, mas
por causa do que eles sofrem: «Não
choreis por mim, antes chorai pelos
vossos filhos» (Lc 23, 28). O pai
coloca-os cara a cara para que
aprendam a amar-se com o amor
com que os ama.



Quebrar a nossa redoma e ver como
o Senhor se comove é regressar ao
lar paterno; reconhecer que, mais
que uma tarefa, a relação com o
nosso Pai Deus é um dom. Nenhum
deles tinha sido capaz de apreciar
esta efusão de ternura até ambos
terem visto o frio gelado e a solidão
avassaladora. Um pequeno gesto foi
suficiente para eles compreenderem
como são amados: «Correu ao seu
encontro, lançou-se ao seu pescoço e
beijou-o» (Lc 15, 20); «Filho, tu estás
sempre comigo, e tudo o que é meu é
teu» (Lc 15, 31). O seu pai orgulha-se
deles, apesar de não lhe terem dado
qualquer motivo. Nas palavras de
cada um que a parábola nos traz,
vemos apenas o que eles fazem,
sentem ou pensam. Nas palavras do
pai, pelo contrário, vemos a alegria
de os ter perto dele.

S. Josemaria estava bem ciente deste
tipo de situação, tão comum, mas por
vezes escondida; podemos estar um



pouco atordoados como o filho mais
novo, ou um pouco sonolentos como
o filho mais velho. No entanto, o
fundador do Opus Dei viu nesta
relação diária com o pai o afeto mais
terno: «Plano de vida: monotonia? Os
mimos da mãe, monótonos? Aqueles
que se amam não dizem sempre a
mesma coisa um ao outro? -O que
ama está no detalhe»[2]. Através
destes encontros concentramo-nos
na alegria de Deus em nos ter perto
d'Ele.

Uma aliança desejada

«Não é emancipando-nos da casa do
Pai que somos livres, mas abraçando
a nossa condição de filhos»[3] e,
portanto, de irmãos. Talvez o mais
novo tenha saído à procura do seu
irmão. Talvez o mais velho tenha
cedido, entrado e acabou por abraçar
o mais novo que seguramente não
tinha deixado de amar. A felicidade
não seria completa se a reconciliação



com o seu pai não implicasse
também o perdão das queixas, reais
ou imaginárias, entre irmãos. O Papa
Francisco confiou-nos um dos seus
grandes desejos: «Ultimamente trago
no meu coração um pensamento.
Sinto que é isto que o Senhor quer
que eu diga: que seja feita uma
aliança entre jovens e anciãos»[4]. O
irmão mais novo teve dificuldade em
compreender o valor da
perseverança do seu irmão: anos e
anos de cumprimento da sua
obrigação. O irmão mais velho não
conseguia compreender a insensatez
do mais novo. Era exatamente o
oposto do seu pai, que não conseguia
compreender a vida sem os seus
filhos. Sentia a falta de ambos, cada
um com a sua própria maneira de ser
e de amar.

Se tivessem sido capazes de se
olharem com os olhos paternos, ter-
se-iam sentido contemplados de uma
forma diferente, porque nesse olhar



não há lugar para juízos ou
reprovações. Talvez, com o tempo, as
bolotas dos porcos se tornassem
tema de piadas familiares. Talvez o
pai organizasse pouco depois uma
festa-surpresa para o seu filho mais
velho e para os seus amigos, sem
outra razão que não fosse mostrar o
seu afeto por ele, e o mais novo até
ajudaria a prepará-la. Nenhum deles
consegue ser feliz até conhecer o seu
pai e compreender o seu irmão.
Aprendem a deixar-se amar,
amando-se uns aos outros como são.

Enquanto o mais novo se tinha
centrado em receber amor, o mais
velho centrou-se em fazer a sua parte
do trabalho. Nenhuma das atitudes
tem valor por si só. Cumprir sem
amor cansa e desgasta até que no
final, a corda parte. Por outro lado,
querer ser amado sem reciprocidade
é impossível, e é também desta
forma que a corda acaba por se
partir. É por isso que o pai os ensina



a viver juntos e a integrar fidelidade
e amor. Eles podem aprender tanto
um com o outro! Graças à sua relação
com o pai, podem sentir como as
coisas podem ser feitas por amor,
livremente, porque lhes apetece.
Ninguém como Cristo, o verdadeiro
irmão mais velho de todos, conseguiu
unir ambos os aspetos com tanta
fidelidade e felicidade. «Na história
da humanidade nunca houve um ato
tão profundamente livre como a
doação do Senhor na cruz»[5].

Os dois irmãos precisam um do
outro. Separados, naufragam na
amargura e o pai sofre. Juntos,
fazem-no muito feliz. O jovem tem
toda a força e ímpeto do seu desejo
de receber carinho; experimenta o
amor pela primeira vez. «Lembro-me
– dizia S. Josemaria – que fiquei
muito feliz quando soube que em
português chamam os novos aos
jovens. E é isso que eles são»[6]. O
mais velho, por seu lado, travou



muitas batalhas, e embora a
princípio não se sinta feliz com isso,
o seu coração não rejeitará o pedido
do pai. O mais novo, no fundo, talvez
agradeça que o irmão mais velho
tenha suportado a sua parte e nunca
tenha abandonado a casa.
Concentrar-se no amor é a solução
para ambos: olhar para o pai,
receber o seu espírito, e amar aquele
que ele ama com a liberdade que lhe
é própria, porque lhes apetece. "O
amor dos nossos irmãos e irmãs dá-
nos a segurança de que necessitamos
para continuar a lutar para amar
mais o nosso Pai Deus»[7].

* * *

A força para superar a mesquinhez
do nosso coração pode obter-se no
banquete em que aprendemos
verdadeiramente a ser filhos: «Talvez
por vezes nos tenhamos perguntado
como podemos corresponder a tanto
amor de Deus; talvez tenhamos



desejado ver claramente definido um
programa de vida cristã. A solução é
fácil, e está ao alcance de todos os
fiéis: participar amorosamente na
Santa Missa, aprender na Missa
como tratar Deus, porque neste
Sacrifício está contido tudo o que o
Senhor quer de nós»[8]. Em Cristo, o
único Filho do Pai, ambos são
capazes de se comportar como filhos
e, portanto, como irmãos. Reunidos
no banquete do cordeiro, calçam as
suas novas sandálias para percorrer
o mundo inteiro, vestem a túnica
limpa que tem o cheiro da casa e
põem o anel da fidelidade do seu pai.
Então começa a festa em que nunca
deixarão de cantar louvores a um pai
que cuida deles e os compreende.

Talvez nos tenha impressionado que
a mãe desta família não apareça. Não
sabemos porquê, mas talvez
possamos imaginar que a Virgem
Maria, mãe de Deus e nossa mãe, nos
ajuda sempre a manter os nossos



olhos fixos no amor do Pai. Para
regressar a casa, para nos
concentrarmos no que é essencial,
nada melhor do que deixarmo-nos
levar no colo de uma mãe que nos
sussurra ao ouvido: «Vê como Deus te
ama».

[1] cf. S. João Paulo II, Reconciliatio et
Paenitentia, n. 5-6.

[2] S. Josemaria, Guião para uma
palestra, 22 de agosto de 1938. Citado
em Camino. Edición crítico histórica,
Rialp, Madrid, 2004, p. 288.

[3] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
09/01/2018, n. 4.

[4] Francisco, Prólogo do livro La
saggezza del tempo, Marsilio Editori,
Veneza, 2018.



[5] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
09/01/2018, n. 3.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[7] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
01/11/2019, n. 17.

[8] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
88.

Diego Zalbidea

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/irmaos-que-

olham-para-o-pai/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/
https://opusdei.org/pt-pt/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/
https://opusdei.org/pt-pt/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/

	Agradar a Deus (6): Irmãos que olham para o Pai. Unidade entre gerações distintas

