
opusdei.org

Intimidade com
Deus: homilia de S.
Josemaria (áudio)

Homilia de S. Josemaria sobre a
possibilidade de servir Deus e
os outros através do nosso
trabalho, publicada no livro
"Amigos de Deus".

08/02/2021

O Domingo in albis traz-me à
memória uma velha e piedosa
tradição da minha terra. Neste dia,
em que a liturgia convida a desejar o
alimento espiritual - rationabile, sine



dolo lac concupiscite, desejai
ardentemente o puro leite espiritual -
era costume levar a Sagrada
Comunhão aos doentes, mesmo que
não se tratasse de casos graves, para
que pudessem cumprir o preceito
pascal.

Nalgumas cidades grandes, cada
paróquia organizava uma procissão
eucarística. Recordo que, nos meus
anos de estudante universitário, era
habitual cruzarem-se no Coso de
Saragoça três comitivas em que só
iam homens, milhares de homens,
com grandes círios a arder. Eram
homens vigorosos que
acompanhavam o Senhor
Sacramentado com uma fé maior do
que aquelas grandes velas que
pesavam muitos quilos.

Esta noite, tendo acordado várias
vezes, repeti, como jaculatória, quasi
modo geniti infantes, como meninos
recém-nascidos... Pensava que esse



convite da Igreja vem muito a
propósito para todos os que sentimos
a realidade da filiação divina, porque
nos convém ser muito rijos, fortes,
gente de têmpera capaz de influir em
qualquer ambiente em que nos
encontremos. E, no entanto, diante
de Deus, é tão bom que nos
consideremos filhos pequenos!

Somos filhos de Deus

Quasi modo geniti infantes,
rationabile, sine dolo lac concupiscite,
como meninos que acabam de
chegar ao mundo, gritai pelo leite
limpo e puro do espírito. É
extraordinário este versículo de S.
Pedro, e entendo muito bem que logo
a seguir a liturgia tenha
acrescentado: exsultate Deo, adiutori
nostro: iubilate Deo Iacob; alegrai-vos
em Deus, nosso protetor: aclamai o
Deus de Jacob, que é também Senhor
e Pai Nosso. Mas não pretendia que
vós e eu meditássemos hoje sobre o



Santo Sacramento do Altar, que
arranca dos nossos corações os mais
altos louvores a Jesus. Preferia que
nos detivéssemos nessa certeza da
filiação divina e nalgumas das suas
consequências para todos os que
pretendem viver com nobre
empenho a sua fé cristã.

Por motivos que não vem a propósito
referir - mas que são bem conhecidos
de Jesus, que aqui temos a presidir
no Sacrário - a vida tem-me levado a
sentir-me de um modo muito
especial filho de Deus. Tenho
saboreado a alegria de me meter no
coração de meu Pai, para retificar,
para me purificar, para o servir, para
compreender e desculpar a todos,
tendo como base o seu amor e a
minha humilhação.

Por isso, desejo agora insistir na
necessidade de nos renovarmos, vós
e eu, de despertarmos do sono da
tibieza que tão facilmente nos



amodorra e de voltarmos a entender,
de maneira mais profunda e ao
mesmo tempo mais imediata, a nossa
condição de filhos de Deus.

O exemplo de Jesus, toda a vida de
Cristo por aquelas terras do Oriente
ajuda-nos a deixarmo-nos penetrar
por essa verdade. Se admitimos o
testemunho dos homens - lemos na
Epístola - de maior autoridade é o
testemunho de Deus. E em que
consiste o testemunho de Deus? De
novo fala S. João: Considerai o amor
que nos mostrou o Pai em querer que
nos chamemos filhos de Deus, e que
o sejamos... Caríssimos, agora já
somos filhos de Deus.

Ao longo dos anos, tenho procurado
apoiar-me sem desfalecimento nesta
feliz realidade. Em todas as
circunstâncias, a minha oração tem
sido a mesma com tonalidades
diferentes. Tenho-lhe dito: Senhor,
Tu colocaste-me aqui; Tu confiaste-



me isto ou aquilo, e eu confio em Ti.
Sei que és meu Pai e tenho visto
sempre que as crianças confiam
absolutamente nos pais. A minha
experiência sacerdotal tem-me
confirmado que este abandono nas
mãos de Deus leva as almas a
adquirir uma piedade forte,
profunda e serena, que impele a
trabalhar constantemente com
retidão de intenção.

O exemplo de Jesus Cristo

Quasi modo geniti infantes... Tem
constituído para mim grande alegria
difundir por toda a parte esta
mentalidade de filhos pequenos de
Deus, que nos fará saborear as
palavras que também aparecem na
liturgia da Missa: Todo aquele que
nasceu de Deus vence o mundo,
supera as dificuldades, alcança a
vitória, nesta grande batalha pela
paz das almas e da sociedade.



A nossa sabedoria e a nossa força
estão precisamente na convicção da
nossa pequenez, do nosso nada aos
olhos de Deus. Mas é Ele que nos
anima, simultaneamente, a vivermos
com plena confiança e a pregarmos
Jesus Cristo, seu Filho Unigénito,
apesar dos nossos erros e das nossas
misérias pessoais, sempre que, a par
da nossa fraqueza, não falte a nossa
luta por superá-la.

Ter-me-eis ouvido repetir com
frequência aquele conselho da
Sagrada Escritura: discite benefacere,
porque é certo que devemos
aprender e ensinar a fazer o bem.
Temos de começar por nós próprios,
empenhando-nos em descobrir qual
é o bem que temos de ambicionar
para cada um de nós, para cada um
dos nossos amigos, para cada um dos
homens. Não conheço melhor
caminho para considerar a grandeza
de Deus do que partir deste ponto de



vista inefável e simples de que Ele é
nosso Pai e nós somos seus filhos.

Fixemos de novo o nosso olhar no
Mestre. Talvez também escutes neste
momento a censura dirigida a Tomé:
Mete aqui o teu dedo e vê as minhas
mãos; aproxima também a tua mão e
mete-a no meu lado, e não sejas
incrédulo, mas fiel; e como ao
Apóstolo, sairá da tua alma, com
sincera contrição, aquele grito: Meu
Senhor e meu Deus, reconheço-Te
definitivamente como Mestre e, com
o teu auxílio, vou guardar para
sempre os teus ensinamentos e
esforçar-me por segui-los com
lealdade.

Antes, noutras páginas do Evangelho,
revivemos o episódio em que Jesus se
retira para fazer oração, estando
próximos os discípulos,
provavelmente a contemplá-lo.
Quando terminou, um decidiu-se a
pedir-lhe: Senhor, ensina-nos a orar,



como João ensinou os seus
discípulos. E Jesus respondeu-lhes:
quando orardes, dizei: Pai,
santificado seja o teu nome.

Notai como é surpreendente a
resposta: os discípulos convivem com
Jesus Cristo e, no meio das suas
conversas, o Senhor diz-lhes como
hão-de rezar; revela-lhes o grande
segredo da misericórdia divina: que
somos filhos de Deus e que podemos
falar confiadamente com Ele, como
um filho conversa com o pai.

Quando vejo como algumas pessoas
entendem a vida de piedade, o
convívio de um cristão com o seu
Senhor, e dela me apresentam uma
imagem desagradável, teórica, feita
de fórmulas, repleta de lengalengas
sem alma, que mais favorecem o
anonimato do que a conversa
pessoal, de tu a tu, com o nosso Pai
Deus - a autêntica oração vocal
nunca admite o anonimato - recordo



aquele conselho do Senhor: nas
vossas orações, não useis muitas
palavras, como os gentios, os quais
julgam que serão ouvidos à força de
palavras. Não os imiteis, porque o
Vosso Pai sabe o que vos é necessário
antes de que vós lho peçais. E
comenta um Padre da Igreja: penso
que Cristo manda que evitemos as
orações longas; longas, porém, não
quanto ao tempo, mas quanto à
multiplicidade interminável de
palavras... O próprio Senhor nos deu
o exemplo da viúva que, à força de
súplicas, venceu a renitência do juiz
iníquo; e o daquele importuno que
chegou a desoras, à noite, e pela sua
teimosia, mais do que pela amizade,
conseguiu que o amigo se levantasse
da cama (cfr. Lc XI, 5-8; XVIII, 1-8).
Com esses dois exemplos manda-nos
que peçamos constantemente, não
compondo orações intermináveis,
mas antes contando-lhe com
simplicidade as nossas necessidades.



De qualquer modo, se ao iniciar a
vossa meditação não conseguis
concentrar a atenção para conversar
com Deus, se vos sentis secos e a
cabeça parece que não é capaz de ter
sequer uma ideia ou se os vossos
afetos permanecem insensíveis,
aconselho-vos o que tenho procurado
praticar sempre nessas
circunstâncias: ponde-vos na
presença do vosso Pai e dizei-Lhe
pelo menos: "Senhor, não sei rezar,
não me lembro de nada para Te
contar!"... e estai certos de que nesse
mesmo instante começastes a fazer
oração.

Piedade, intimidade de filhos

A piedade que nasce da filiação
divina é uma atitude profunda da
alma, que acaba por informar toda a
existência: está presente em todos os
pensamentos, em todos os desejos,
em todos os afetos. Não tendes visto
como, nas famílias, os filhos, mesmo



sem repararem, imitam os pais:
repetem os seus gestos, seguem os
seus costumes, se parecem com eles
em tantos modos de comportar-se?

Pois o mesmo acontece na conduta
de um bom filho de Deus. Chega-se
também, sem se saber como nem por
que caminho, a esse endeusamento
maravilhoso que nos ajuda a olhar os
acontecimentos com o relevo
sobrenatural da fé; amam-se todos os
homens como o nosso Pai do Céu os
ama e - isto é o que mais importa -
consegue-se um brio novo no esforço
quotidiano para nos aproximarmos
do Senhor. As misérias não têm
importância, insisto, porque aí estão
ao nosso lado os braços amorosos do
nosso Pai Deus para nos levantar.

Se reparardes bem, é muito diferente
a queda de uma criança e a queda de
uma pessoa crescida. Para as
crianças, uma queda, em geral, não
tem importância; tropeçam com



tanta frequência! E se começam a
chorar, o pai lembra-lhes: os homens
não choram. Assim se encerra o
incidente com o empenho do miúdo
por contentar o seu pai.

Vede, pelo contrário, o que acontece
quando um homem adulto perde o
equilíbrio e cai no chão. Se não fosse
por compaixão, provocaria
hilariedade, riso. Mas, além disso, a
queda talvez tenha consequências
graves e, num ancião, pode mesmo
produzir uma fratura irreparável. Na
vida interior, a todos nos convém ser 
quasi modo geniti infantes, como
esses miuditos que parecem de
borracha, que se divertem até com os
seus trambolhões, porque
imediatamente se põem de pé e
continuam com as suas correrias e
também porque não lhes falta,
quando é precisa, a consolação dos
pais.



Se procurarmos portar-nos como
eles, os tropeções e os fracassos -
aliás inevitáveis - na vida interior,
nunca se transformarão em
amargura. Reagiremos com dor, mas
sem desânimo, e com um sorriso que
brota, como a água límpida, da
alegria da nossa condição de filhos
desse Amor, dessa grandeza, dessa
sabedoria infinita, dessa
misericórdia, que é o nosso Pai.
Aprendi durante os meus anos de
serviço ao Senhor a ser filho
pequeno de Deus. E isto vos peço:
que sejais quasi modo geniti infantes,
meninos que desejam a palavra de
Deus, o pão de Deus, o alimento de
Deus, a fortaleza de Deus para se
comportarem de agora em diante,
como homens cristãos.

Que sejais, espiritualmente, muito
crianças! Quanto mais, melhor. Di-lo
a experiência deste sacerdote que
teve de se levantar muitas vezes, ao
longo destes trinta e seis anos (que



longos e ao mesmo tempo, que curtos
me parecem!) em que tem procurado
cumprir uma Vontade precisa de
Deus. Houve uma coisa que sempre
me ajudou: ser sempre criança e
meter-me continuamente no regaço
de minha Mãe e no Coração de Cristo,
meu Senhor.

As grandes quedas, as que causam
destroços sérios na alma, e às vezes
com resultados quase irremediáveis,
procedem sempre da soberba de nos
crermos adultos, autossuficientes.
Nesses casos, torna-se predominante
na pessoa uma espécie de
incapacidade de pedir ajuda a quem
a pode dar: não só a Deus, mas
também ao amigo ou ao sacerdote. E
aquela pobre alma, isolada na sua
desgraça, afunda-se na desorientação
e no descaminho.

Peçamos a Deus, agora mesmo, que
nunca permita que nos sintamos
satisfeitos, que aumente sempre em



nós a ânsia do seu auxílio, da sua
Palavra, do seu Pão, do seu consolo,
da sua fortaleza: rationabile, sine
dolo lac concupiscite. Fomentai a
fome, a aspiração de ser como
crianças. Convencei-vos de que é a
melhor forma de vencer a soberba.
Persuadi-vos de que é o único
remédio para que a nossa maneira
de atuar seja boa, grande, divina. Em
verdade vos digo que, se não vos
converterdes e vos tornardes como
meninos, não entrareis no reino dos
céus.

Vêm-me de novo à memória as
recordações da minha juventude.
Que demonstração de fé! Ainda julgo
ouvir o cantar litúrgico, respirar o
aroma do incenso, ver milhares de
milhares de homens, cada um com
um grande círio, como que
simbolizando a sua miséria, mas com
coração de meninos: como crianças
que talvez não se atrevam a levantar
os olhos para a cara do pai.



Reconhece e compreende que má e
amarga coisa é para ti o teres
abandonado o Senhor teu Deus.
Renovemos a firme decisão de nunca
nos afastarmos do Senhor por causa
dos interesses terrenos. Façamos
crescer a sede de Deus, com
propósitos concretos para a nossa
vida: como crianças que reconhecem
a sua indigência e procuram e
chamam incessantemente o Pai.

Mas volto àquilo que antes estava a
comentar. Precisamos de aprender a
portar-nos como crianças,
precisamos de aprender a ser filhos
de Deus. E, simultaneamente, ir
transmitindo aos outros essa
mentalidade que, no meio das
naturais fraquezas, nos tornará
fortes na fé, fecundos nas obras,
seguros no caminho, de tal forma
que, seja qual for a espécie de erro
que possamos cometer, mesmo o
mais desagradável, nunca
hesitaremos em reagir e em voltar ao



caminho da nossa filiação divina,
que nos leva aos braços abertos e
expectantes do nosso Pai, Deus.

Qual de vós não se lembra dos braços
de seu pai? Provavelmente não
seriam tão carinhosos, tão meigos e
delicados como os da mãe. Mas
aqueles braços robustos, fortes,
apertavam-nos com calor e com
segurança. Senhor, obrigado por
esses braços duros! Obrigado por
essas mãos fortes! Obrigado por esse
coração terno e firme! E ia
agradecer-Te também os meus erros!
Mas isso não, porque não os queres!
No entanto, compreende-los,
desculpa-los, perdoa-los.

Esta é a sabedoria que Deus espera
que vivamos nas relações com Ele,
verdadeira manifestação de ciência
matemática: reconhecer que somos
um zero à esquerda... Mas o nosso
Pai Deus ama-nos a cada um de nós,
tal como somos! Eu, que não passo de



um pobre homem, gosto de cada um
de vós tal como sois; imaginai como
será o Amor de Deus, se lutarmos, se
nos empenharmos em viver de
acordo com a nossa consciência bem
formada.

Plano de vida

Ao examinarmos como é e como
devia ser a nossa piedade, em que
pontos determinados devia melhorar
a nossa relação pessoal com Deus, se
me entendestes, afastareis a tentação
de imaginar façanhas insuperáveis,
porque tereis descoberto que o
Senhor se contenta com que lhe
ofereçamos pequenas provas de
amor em cada momento.

Procura cingir-te a um plano de vida
com constância: alguns minutos de
oração mental; a assistência à Santa
Missa, diária, se te é possível, e a
Comunhão frequente; o recurso
regular ao Santo Sacramento do
Perdão, ainda que a tua consciência



não te acuse de qualquer pecado
mortal; a visita a Jesus no Sacrário; a
recitação e a contemplação dos
mistérios do terço e tantas outras
práticas excelentes que conheces ou
podes aprender.

Mas estas práticas não se deverão
transformar em normas rígidas ou
em compartimentos estanques.
Indicam um itinerário flexível,
acomodado à tua condição de
homem que vive no meio da rua,
com um trabalho profissional intenso
e com deveres e relações sociais que
não podes descuidar, porque é nessas
ocupações que prossegue o teu
encontro com Deus. O teu plano de
vida há-de ser como uma luva de
borracha que se adapta
perfeitamente à mão de quem a usa.

Não te esqueças também de que o
que é importante não é fazer muitas
coisas; limita-te com generosidade
àquelas que possas cumprir no dia-a-



dia, quer te apeteça quer não. Essas
práticas conduzir-te-ão, quase sem
reparares, à oração contemplativa.
Brotarão da tua alma mais atos de
amor, jaculatórias, ações de graças,
atos de desagravo, comunhões
espirituais. E tudo isto, enquanto te
ocupas das tuas obrigações: ao pegar
no telefone, ao subir para um meio
de transporte, ao fechar ou abrir
uma porta, ao passar diante de uma
igreja, ao começar um novo trabalho,
ao executá-lo e ao concluí-lo.
Referirás tudo ao teu Pai Deus.

Descansai na filiação divina. Deus é
um Pai cheio de ternura, de amor
infinito. Chama-lhe Pai muitas vezes
durante o dia e diz-lhe - a sós, na
intimidade do teu coração - que o
amas, que o adoras, que sentes o
orgulho e a força de seres seu filho.
Tudo isto pressupõe um autêntico
programa de vida interior, que é
preciso canalizar através das tuas
relações de piedade com Deus -



poucas, mas constantes, insisto - que
te permitirão adquirir os
sentimentos e as maneiras de um
bom filho.

Devo prevenir-te, no entanto, contra
o perigo da rotina - verdadeiro
sepulcro da piedade - a qual se
apresenta frequentemente
disfarçada com ambições de realizar
ou empreender gestas importantes,
enquanto se descuida comodamente
a devida ocupação quotidiana.
Quando notares essas insinuações,
põe-te diante do Senhor com
sinceridade. Pensa se não te terás
aborrecido de lutar sempre nas
mesmas coisas, porque na realidade
não estavas à procura de Deus. Vê se
não terá decaído a tua perseverança
fiel no trabalho, por falta de
generosidade, de espírito de
sacrifício. Nesse caso, as tuas normas
de piedade, as pequenas
mortificações, a atividade apostólica
que não produz fruto imediato



parecem-te tremendamente estéreis.
Estamos vazios e talvez comecemos a
sonhar com novos planos, para calar
a voz do nosso Pai do Céu, que exige
de nós uma lealdade total. E, com um
pesadelo de grandezas na alma,
lançamos no esquecimento a
realidade mais certa, o caminho que
sem dúvida nos conduz direitos à
santidade. Aí temos um sinal
evidente de que perdemos o ponto de
vista sobrenatural, a convicção de
que somos meninos pequenos, a
persuasão de que o nosso Pai fará em
nós maravilhas, se recomeçarmos
com humildade.

Os paus pintados de vermelho

Ficaram bem gravados na minha
cabeça de menino aqueles sinais que,
nas montanhas da minha terra,
colocavam nas bermas dos
caminhos. Chamaram-me a atenção
uns paus altos, geralmente pintados
de vermelho. Explicaram-me então



que, quando a neve cai e cobre os
caminhos, sementeiras e pastos,
bosques, rochedos e barrancos, essas
estacas saltam à vista como pontos
de referência seguros. E assim toda a
gente sabe sempre por onde vai o
caminho.

Na vida interior acontece uma coisa
parecida. Há primaveras e verões,
mas também chegam os invernos,
dias sem sol e noites órfãs de lua.
Não podemos permitir que a
intimidade com Jesus Cristo dependa
do nosso estado de espírito ou das
mudanças do nosso carácter. Essas
atitudes são sinal de egoísmo, de
comodismo e, evidentemente, não se
coadunam com o amor.

Por isso, nos momentos de nevão e
de borrasca, algumas práticas de
piedade sólidas, nada sentimentais,
bem arreigadas e ajustadas às
circunstâncias próprias de cada um,
serão como os tais paus pintados de



vermelho, que continuam a marcar-
nos o rumo, até que o Senhor decida
que brilhe de novo o sol, se derreta o
gelo e o coração volte a vibrar,
inflamado com um fogo que, na
realidade, nunca esteve apagado - foi
apenas um rescaldo oculto pela cinza
de uma temporada de provação, de
menos empenho ou de reduzido
sacrifício.

Não oculto que, ao longo destes anos,
houve quem viesse ter comigo e me
dissesse, compungido pela dor:
Padre, não sei o que se passa comigo,
sinto--me cansado e frio; a minha
piedade, que dantes era tão segura e
simples, parece-me uma comédia...
Pois aos que passam por essa
situação e a todos vós respondo: uma
comédia? Magnífico! O Senhor está a
brincar connosco como um pai com
os filhos.

Lê-se na Escritura: Iudens in orbe
terrarum, que Ele brinca em toda a



superfície da terra. Mas Deus não nos
abandona, porque imediatamente
acrescenta: deliciæ meæ esse cum
filiis hominum, a minha delícia é
estar com os filhos dos homens. O
Senhor brinca connosco. E quando
nos parecer que estamos a
representar uma comédia, por nos
sentirmos gelados e apáticos, quando
estivermos aborrecidos e sem
vontade de fazer nada, quando nos
custar cumprir o nosso dever e
alcançar as metas espirituais que nos
tínhamos proposto, é altura de
pensar que Deus brinca connosco e
espera então que saibamos
representar a nossa comédia com
galhardia.

Não me importo de vos contar que,
em algumas ocasiões, o Senhor me
concedeu muitas graças, mas que
geralmente vou a contrapelo.
Prossigo o meu plano de vida, não
porque me agrade, mas porque devo
fazê-lo por Amor. Mas, Padre, pode-



se representar uma comédia diante
de Deus? Não será uma hipocrisia?
Não te inquietes, pois chegou para ti
o momento de entrares numa
comédia humana que tem um
espectador divino. Persevera, pois o
Pai, o Filho e o Espírito Santo
assistem a essa tua comédia. Faz tudo
por amor de Deus, para lhe agradar,
mesmo que te custe.

Que bonito é ser jogral de Deus!
Como é belo representar essa
comédia por Amor, com sacrifício,
sem nenhuma satisfação pessoal,
para agradar ao nosso Pai Deus, que
brinca connosco! Põe-te diante do
Senhor e diz-lhe confiadamente: não
me apetece nada fazer isto, mas
oferecê-lo-ei por Ti. E ocupa-te a
sério desse trabalho, ainda que
penses que é uma comédia.
Abençoada comédia! Garanto-te que
não se trata de hipocrisia, porque os
hipócritas, para os seus fingimentos,
necessitam de público. Pelo



contrário, os espectadores desta
nossa comédia, deixa-me repetir-to,
são o Pai, o Filho e o Espírito Santo; a
Virgem Santíssima, S. José e todos os
Anjos e Santos do Céu. Na nossa vida
interior não há outro espetáculo
senão esse: é Cristo que passa quasi
in occulto, ocultamente.

Iubilate Deo. Exsultate Deo adiutori
nostro. Louvai a Deus. Exultai de
alegria no Senhor, nossa única ajuda.
Jesus, quem não compreende isto,
não conhece nada de amores, nem de
pecados, nem mesmo de misérias! Eu
sou um pobre homem e entendo de
pecados, de amores e de misérias.
Sabeis o que é elevar-se até ao
coração de Deus? Compreendeis o
que é uma alma pôr-se diante do
Senhor, abrir-lhe o coração e contar-
lhe as suas queixas? Eu queixo-me,
por exemplo, quando leva para junto
d'Ele gente nova, que ainda o poderia
servir e amar muitos anos na terra,
porque não consigo compreender



isso. Mas são gemidos de confiança,
pois sei que, se me afastasse dos
braços de Deus, logo a seguir
tropeçaria. Por isso, acrescento
imediatamente, devagar, enquanto
aceito os desígnios do Céu: faça-se,
cumpra-se, seja louvada e
eternamente glorificada a justíssima
e amabilíssima Vontade de Deus
sobre todas as coisas. Amen. Amen.

Este é o modo de proceder que nos
ensina o Evangelho, a habilidade
mais santa e a fonte de eficácia no
apostolado; este é o manancial do
nosso amor e da nossa paz de filhos
de Deus, a via pela qual podemos
transmitir aos homens carinho e
serenidade. Só assim conseguiremos
acabar os nossos dias no Amor, tendo
santificado o nosso trabalho,
procurando aí a felicidade escondida
das coisas de Deus. Conduzir-nos-
emos com a santa desvergonha das
crianças e rejeitaremos a vergonha -
a hipocrisia - dos adultos, que



receiam voltar para o Pai, depois do
fracasso de uma queda.

Termino com a saudação do Senhor
que se lê hoje no Santo Evangelho: 
pax vobis! A paz seja convosco... E
encheram-se de alegria os discípulos,
ao ver o Senhor, esse Senhor que nos
acompanha até ao Pai.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/intimidade-

com-deus-homilia-de-s-josemaria/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/intimidade-com-deus-homilia-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/intimidade-com-deus-homilia-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/intimidade-com-deus-homilia-de-s-josemaria/

	Intimidade com Deus: homilia de S. Josemaria (áudio)

