
opusdei.org

Intervenções do
Papa Francisco na
JMJ Lisboa 2023

Neste artigo apresentamos as
homilias integrais e outras
intervenções dos eventos do
Papa Francisco durante a
Jornada Mundial da Juventude
de Lisboa 2023.

06/08/2023

Especial Jornada Mundial da
Juventude: Um kit com tudo o que é
necessário para preparar e viver

https://opusdei.org/pt-pt/page/especial-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/page/especial-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/


melhor a JMJ, tanto em Lisboa como
a partir de casa.

Ebook “Jornada Mundial da
Juventude Lisboa 2023”: Publicamos
o livro eletrónico com as
intervenções e homilias do Papa
Francisco durante a Jornada Mundial
da Juventude de Lisboa 2023.

Quarta-feira, 2 de agosto de 2023

ROMA - LISBOA

7:50
Partida de avião do Aeroporto
Internacional de Roma/
Fiumicino para Lisboa

10:00
Chegada à Base Aérea de Figo
Maduro, em Lisboa

10:00 RECEÇÃO OFICIAL

10:45
CERIMÓNIA DE BOAS-
VINDAS, na entrada principal
do Palácio Nacional de Belém

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/


11:15
VISITA DE CORTESIA AO
PRESIDENTE DA REPÚBLICA,
no Palácio Nacional de Belém

12:15

ENCONTRO COM AS
AUTORIDADES, A
SOCIEDADE CIVIL E O
CORPO DIPLOMÁTICO, no
Centro Cultural de Belém

16:45
ENCONTRO COM O
PRIMEIRO-MINISTRO, na
Nunciatura Apostólica

17:30

VÉSPERAS COM OS BISPOS,
SACERDOTES, DIÁCONOS,
CONSAGRADOS E
CONSAGRADAS,
SEMINARISTAS E AGENTES
PASTORAIS, no Mosteiro dos
Jerónimos

Quinta-feira, 3 de agosto de 2023

LISBOA - CASCAIS - LISBOA

09:00
ENCONTRO COM OS JOVENS
UNIVERSITÁRIOS, na



Universidade Católica
Portuguesa

10:40

ENCONTRO COM OS JOVENS
DE SCHOLAS OCCURRENTES,
na sede de Scholas Occurentes
de Cascais

17:45
CERIMÓNIA DE
ACOLHIMENTO, no Parque
Eduardo VII

Sexta-feira, 4 de agosto de 2023

LISBOA

09:00

CONFISSÃO DE ALGUNS
JOVENS DA JMJ, na Cidade da
Alegria (Praça do Império -
Jardim Vasco da Gama)

09:45

ENCONTRO COM OS
REPRESENTANTES DE
ALGUNS CENTROS DE
ASSISTÊNCIA SOCIO-
CARITATIVA, no Centro
Paroquial de Serafina



12:00
ALMOÇO COM OS JOVENS, na
Nunciatura Apostólica

18:00
VIA-SACRA COM OS JOVENS,
na Colina do Encontro (Parque
Eduardo VII)

Sábado, 5 de agosto de 2023

LISBOA - FÁTIMA - LISBOA

08:00
Partida de helicóptero da Base
Aérea de Figo Maduro, em
Lisboa, para Fátima

08:50 Chegada ao Estádio de Fátima

09:30

RECITAÇÃO DO TERÇO COM
OS JOVENS DOENTES, na
Capelinha das Aparições do
Santuário de Nossa Senhora
de Fátima

11:00
Partida de helicóptero, do
Estádio de Fátima, para Lisboa

11:50
Chegada à Base Aérea de Figo
Maduro, em Lisboa

18:00
ENCONTRO PRIVADO COM
OS MEMBROS DA



COMPANHIA DE JESUS, no
Colégio de S. João de Brito

20:45
VIGÍLIA COM OS JOVENS, no
Campo da Graça (Parque Tejo)

Domingo, 6 de agosto de 2023

LISBOA - ROMA

09:00

SANTA MISSA PARA O DIA
MUNDIAL DA JUVENTUDE,
no Campo da Graça (Parque
Tejo)

16:30
ENCONTRO COM OS
VOLUNTÁRIOS DA JMJ, no
Passeio Marítimo de Algés

17:50
CERIMÓNIA DE DESPEDIDA,
na Base Aérea de Figo Maduro,
em Lisboa

18:15
Partida de avião da Base Aérea
de Figo Maduro, em Lisboa,
para Roma

22:15
Chegada ao Aeroporto
Internacional de Roma/
Fiumicino



Quarta-feira, 2 de agosto de 2023

Chegada à Base Aérea de Figo
Maduro, em Lisboa

RECEÇÃO OFICIAL

ENCONTRO COM AS
AUTORIDADES, A SOCIEDADE
CIVIL E O CORPO DIPLOMÁTICO,
no Centro Cultural de Belém

Senhor Presidente da República,

Senhor Presidente da Assembleia da
República,

Senhor Primeiro-Ministro,



Distintos membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Ilustres Autoridades, representantes
da sociedade civil e do mundo da
cultura,

Senhoras e Senhores!

Saúdo-vos cordialmente e agradeço
ao Senhor Presidente o acolhimento
e as amáveis palavras que me
dirigiu. O Senhor Presidente sabe
acolher bem. Obrigado! Estou feliz
por estar em Lisboa, cidade do
encontro que abraça vários povos e
culturas e que, nestes dias, se mostra
ainda mais universal; torna-se, de
certo modo, a capital do mundo, a
capital do futuro, porque os jovens
são o futuro. Isto condiz bem com o
seu caráter multiétnico e
multicultural (penso, por exemplo,
no bairro da Mouraria, onde
convivem pessoas provenientes de
mais de sessenta países) e revela os
traços cosmopolitas de Portugal, que



afunda as suas raízes no desejo de se
abrir ao mundo e explorá-lo,
navegando rumo a novos e amplos
horizontes.

Não muito longe daqui, no Cabo da
Roca, está gravada a frase dum
grande poeta desta cidade: «Aqui...
onde a terra se acaba e o mar
começa» (L. Vaz de Camões, Os
Lusíadas, canto III, 20). Durante
séculos, acreditou-se que lá
estivessem os confins do mundo. E
em certo sentido é verdade, porque
este país confina com o oceano, que
delimita os continentes. E, do oceano,
Lisboa conserva o abraço e o
perfume. Faço meu, com muito gosto,
aquilo que os portugueses costumam
cantar: «Lisboa tem cheiro de flores e
de mar» (A. Rodrigues, Cheira bem,
cheira a Lisboa, 1972). Muito mais do
que um elemento paisagístico, o mar
é um apelo que não cessa de ecoar no
ânimo de cada português, podendo
uma vossa poetisa celebrá-lo como



«mar sonoro, mar sem fundo, mar
sem fim» (S. de Mello Breyner
Andresen, Mar sonoro). À vista do
oceano, os portugueses são levados a
refletir sobre os imensos espaços da
alma e sobre o sentido da vida no
mundo. Nesta linha, gostaria
também eu de partilhar convosco
algumas reflexões, deixando-me
levar pela imagem do oceano.

Segundo a mitologia clássica, Oceano
é filho do céu (Urano): a sua vastidão
leva os mortais a olharem para cima
elevando-se para o infinito. Ao
mesmo tempo, porém, Oceano é filho
da terra (Gea) que abraça,
convidando assim a envolver de
ternura todo o mundo habitado. Com
efeito, o oceano não liga apenas
povos e países, mas também terras e
continentes; por isso Lisboa, cidade
do oceano, lembra a importância do
conjunto, a importância de conceber
as fronteiras, não como limites que
separam, mas como zonas de



contacto. As grandes questões hoje,
como sabemos, são globais e já
muitas vezes tivemos de fazer
experiência da ineficácia da nossa
resposta às mesmas, precisamente
porque o mundo, diante de
problemas comuns, se mantém
dividido ou pelo menos não
suficientemente unido, incapaz de
enfrentar juntos aquilo que nos põe
em crise a todos. Parece que as
injustiças planetárias, as guerras, as
crises climáticas e migratórias
correm mais rapidamente do que a
capacidade e, muitas vezes, a
vontade de enfrentar em conjunto
tais desafios.

Lisboa pode sugerir uma mudança
de ritmo. Em 2007, foi assinado aqui
o homónimo Tratado de reforma da
União Europeia. Nele se lê que «a
União tem por objetivo promover a
paz, os seus valores e o bem-estar dos
seus povos» (Tratado de Lisboa que
altera o Tratado da União Europeia e



o Tratado que institui a Comunidade
Europeia, art. 1.4/2.1); mas vai mais
longe afirmando que, «nas suas
relações com o resto do mundo (...),
contribui para a paz, a segurança, o
desenvolvimento sustentável do
planeta, a solidariedade e o respeito
mútuo entre os povos, o comércio
livre e equitativo, a erradicação da
pobreza e a proteção dos direitos
humanos» (art. 1,4/2.5). Não se trata
apenas de palavras, mas de marcos
miliários no caminho da comunidade
europeia, esculpidos na memória
desta cidade. Aqui temos o espírito do
conjunto, animado pelo sonho
europeu dum multilateralismo mais
amplo do que o mero contexto
ocidental.

Segundo uma etimologia, que é
objeto de discussão, o nome Europa
derivaria duma palavra que indica a
direção do ocidente. O certo é que
Lisboa constitui a capital mais
ocidental da Europa continental,



lembrando a necessidade de abrir
caminhos de encontro mais vastos,
como aliás Portugal está a fazer
sobretudo com os países de outros
continentes irmanados pela mesma
língua. Espero que a Jornada
Mundial da Juventude seja, para o
«velho continente» – poderíamos
dizer o continente “ancião” –, um
impulso de abertura universal, isto é,
um impulso que o torne mais jovem.
Na verdade, o mundo tem
necessidade da Europa, da Europa
verdadeira: precisa do seu papel de
construtora de pontes e de
pacificadora no Leste europeu, no
Mediterrâneo, na África e no Médio
Oriente. Assim poderá a Europa
trazer, para o cenário internacional,
a sua originalidade específica; vimo-
la delineada no século passado
quando, do crisol dos conflitos
mundiais, fez saltar a centelha da
reconciliação, tornando verdadeiro o
sonho de se construir o amanhã
juntamente com o inimigo de ontem,



o sonho de abrir percursos de
diálogo, percursos de inclusão,
desenvolvendo uma diplomacia da
paz que extinga os conflitos e acalme
as tensões, capaz de captar o mais
débil sinal de distensão e de o ler por
entre as linhas mais distorcidas da
realidade.

No oceano da história, estamos a
navegar num momento tempestuoso
e sente-se a falta de rotas corajosas
de paz. Olhando com grande afeto
para a Europa, no espírito de diálogo
que a carateriza, apetece perguntar-
lhe: Para onde navegas, se não
ofereces percursos de paz, vias
inovadoras para acabar com a guerra
na Ucrânia e com tantos conflitos que
ensanguentam o mundo? E ainda,
alargando o campo: Que rota estás a
seguir, Ocidente? A tua tecnologia,
que marcou o progresso e globalizou
o mundo, sozinha não basta; e muito
menos bastam as armas mais
sofisticadas, que não representam



investimentos para o futuro, mas
empobrecimento do verdadeiro
capital humano que é a educação, a
saúde, o estado social. Fica-se
preocupado ao ler que, em muitos
lugares, se investem continuamente
os recursos em armas e não no
futuro dos filhos. Isto é verdade.
Ainda há alguns dias, dizia-me o
ecónomo que o investimento que
rende melhor é na fabricação de
armas. Investe-se mais em armas do
que no futuro de nossos filhos. Sonho
uma Europa, coração do Ocidente,
que use o seu engenho para apagar
focos de guerra e acender luzes de
esperança; uma Europa que saiba
reencontrar o seu ânimo jovem,
sonhando a grandeza do conjunto e
indo além das necessidades
imediatas; uma Europa que inclua
povos e pessoas com a sua própria
cultura, sem correr atrás de teorias e
colonizações ideológicas. E isto
ajudar-nos-á a pensar nos sonhos dos



pais fundadores da União Europeia:
eles sonhavam em grande!

Com a sua imensa vastidão de água,
o oceano recorda as origens da vida.
No mundo evoluído de hoje,
paradoxalmente, tornou-se
prioritário defender a vida humana,
posta em risco por derivas
utilitaristas que a usam e descartam:
a cultura do descarte da vida. Penso
em tantas crianças não-nascidas e
idosos abandonados a si mesmos, na
dificuldade de acolher, proteger,
promover e integrar quem vem de
longe e bate às nossas portas, no
desamparo em que são deixadas
muitas famílias com dificuldade para
trazer ao mundo e fazer crescer os
filhos. Também aqui apetece
perguntar: Para onde navegais,
Europa e Ocidente, com o descarte
dos idosos, os muros de arame
farpado, as mortandades no mar e os
berços vazios? Para onde navegais?
Para onde ides se, perante o



tormento de viver, vos limitais a
oferecer remédios rápidos e errados
como o fácil acesso à morte, solução
cómoda que parece doce, mas na
realidade é mais amarga que as
águas do mar? Penso em tantas leis
sofisticadas sobre a eutanásia!

Mas Lisboa, abraçada pelo oceano,
oferece-nos motivos para esperar; é
cidade da esperança. Há uma maré
de jovens que se espraia sobre esta
cidade acolhedora. Quero agradecer
o grande trabalho e generoso
empenho empreendidos por Portugal
para acolher um evento tão
complexo de gerir, mas fecundo de
esperança, pois – como se diz por
aqui – «ao lado dos jovens, não se
envelhece». Jovens provenientes de
todo o mundo que cultivam anseios
de unidade, paz e fraternidade,
jovens que sonham desafiam-nos a
realizar os seus sonhos bons. Não
andam pelas ruas a gritar sua raiva,
mas a partilhar a esperança do



Evangelho, a esperança da vida. E se,
em muitos lugares, se respira hoje
um clima de protesto e insatisfação,
terreno fértil para populismos e
conspirações, a Jornada Mundial da
Juventude é ocasião para construir
juntos. Reaviva o desejo de criar
coisas novas, fazer-se ao largo e
navegar juntos rumo ao futuro. Vêm
à mente algumas palavras ousadas
de Fernando Pessoa: «Navegar é
preciso; viver não é preciso (...); o
que é necessário é criar» (Navegar é
preciso). Trabalhemos, pois, com
criatividade para construirmos
juntos! Imagino três estaleiros de
construção da esperança onde
podemos trabalhar todos unidos: o
ambiente, o futuro, a fraternidade.

O ambiente. Portugal partilha com a
Europa muitos esforços exemplares
na defesa da criação. Mas o
problema global continua
extremamente grave: os oceanos
aquecem e, das suas profundezas,



sobe à superfície a torpeza com que
poluímos a nossa casa comum.
Estamos a transformar as grandes
reservas de vida em lixeiras de
plástico. O oceano lembra-nos que a
existência humana é chamada a
viver de harmonia com um ambiente
maior do que nós; este deve ser
guardado; deve ser guardado com
cuidado, tendo em conta as gerações
mais novas. Como podemos dizer
que acreditamos nos jovens, se não
lhes dermos um espaço sadio para
construir o seu futuro?

O futuro é o segundo estaleiro de
obras. E o futuro são os jovens. Mas
muitos fatores os desanimam, como
a falta de trabalho, os ritmos
frenéticos em que se veem imersos, o
aumento do custo de vida, a
dificuldade de encontrar uma casa e,
ainda mais preocupante, o medo de
constituir família e trazer filhos ao
mundo. Na Europa e em geral no
Ocidente, assiste-se a uma fase



descendente na curva demográfica: o
progresso parece ser uma questão
que diz respeito ao desenvolvimento
técnico e ao conforto dos indivíduos,
enquanto o futuro pede para se
contrariar a queda da natalidade e o
declínio da vontade de viver. A boa
política pode fazer muito neste
sentido; pode gerar esperança. Com
efeito, não é chamada a conservar o
poder, mas a dar às pessoas a
possibilidade de esperar. É chamada,
hoje mais do que nunca, a corrigir os
desequilíbrios económicos dum
mercado que produz riquezas mas
não as distribui, empobrecendo de
recursos e de certezas os ânimos. É
chamada a voltar a descobrir-se
como geradora de vida e de cuidado
da criação, a investir com
clarividência no futuro, nas famílias
e nos filhos, a promover alianças
intergeracionais, onde não se apague
o passado mas se favoreçam os laços
entre jovens e idosos. É preciso
retomar o diálogo ente jovens e



idosos. A isto mesmo faz apelo o
sentimento da saudade portuguesa,
que exprime nostalgia, desejo dum
bem ausente, que só renasce em
contacto com as próprias raízes. Os
jovens devem encontrar as suas
próprias raízes nos idosos. Neste
sentido, é importante a educação,
que não pode limitar-se a fornecer
noções técnicas para se progredir
economicamente, mas destina-se a
introduzir numa história, transmitir
uma tradição, valorizar a
necessidade religiosa do homem e
favorecer a amizade social.

O último estaleiro de esperança é o
da fraternidade, que nós, cristãos,
aprendemos do Senhor Jesus Cristo.
Em muitas partes de Portugal, está
ainda muito vivo o sentido de
vizinhança e solidariedade. Contudo,
no contexto geral duma globalização
que nos aproxima mas não nos dá
uma proximidade fraterna, somos
todos chamados a cultivar o sentido



da comunidade, começando por ir
ter com quem vive ao nosso lado.
Com efeito, como observou
Saramago, «o que dá verdadeiro
sentido ao encontro é a busca; e é
preciso andar muito, para se
alcançar o que está perto» (Todos os
nomes, 1997). Como é bom voltar a
descobrir-nos irmãos e irmãs,
trabalhar pelo bem comum,
deixando para trás contrastes e
diferenças de perspetiva! Também
aqui servem de exemplo os jovens
que nos levam, com o seu grito de
paz e ânsia de vida, a derrubar as
rígidas divisórias de pertença
erguidas em nome de opiniões e
crenças diversas. Soube de muitos
jovens que cultivam, aqui, o desejo
de se fazerem próximo dos outros;
penso na iniciativa «Missão País»,
que leva milhares de jovens a viver
no espírito do Evangelho
experiências de solidariedade
missionária em zonas periféricas,
sobretudo nas aldeias do interior,



indo ao encontro de muitos idosos
sozinhos, e isto é uma “unção” para a
juventude. Quero agradecer e
encorajar a tantos que na sociedade
portuguesa se preocupam com os
outros, nomeadamente a Igreja, e
que fazem tanto bem mesmo longe
dos holofotes.

Irmãos e irmãs, sintamo-nos
chamados, todos juntos
fraternalmente, a dar esperança ao
mundo em que vivemos e a este
magnífico país. Deus abençoe
Portugal!

VÉSPERAS COM OS BISPOS,
SACERDOTES, DIÁCONOS,
CONSAGRADOS E CONSAGRADAS,
SEMINARISTAS E AGENTES
PASTORAIS, no Mosteiro dos
Jerónimos



Prezados Irmãos Bispos,

Amados sacerdotes, diáconos,
consagradas, consagrados,
seminaristas,

Queridos agentes pastorais, irmãos e
irmãs, boa tarde!

Estou feliz por me encontrar no meio
de vós não só para viver, juntamente
com muitos jovens, a Jornada
Mundial da Juventude, mas também
para partilhar o vosso caminho
eclesial com as suas canseiras e
esperanças. Agradeço a D. José
Ornelas as palavras que me dirigiu;
desejo rezar convosco, para – como
disse – nos tornarmos, junto com os
jovens, ousados em abraçar «o sonho
de Deus e encontrar caminhos para
uma participação alegre, generosa e
transformadora a bem da Igreja e da
humanidade». Não se trata duma
piada; é um programa.



Mergulhei na beleza do vosso país,
terra de passagem entre o passado e
o futuro, local de antigas tradições e
de grandes mudanças, embelezado
por vales viçosos, praias douradas
debruçadas sobre o imenso e
fascinante oceano, que banha
Portugal. Tudo isto me sugere o
ambiente da vocação dos primeiros
discípulos, que Jesus chamou nas
margens do Mar da Galileia. Quero
deter-me sobre esta chamada, que
põe em evidência o que acabámos de
ouvir na Lectio brevis das Vésperas:
o Senhor salvou-nos, chamou-nos
não em atenção às nossas obras, mas
segundo a sua graça (cf. 2 Tm 1, 9). O
mesmo aconteceu na vida dos
primeiros discípulos, quando Jesus,
ao passar, «viu dois barcos que se
encontravam junto do lago. Os
pescadores tinham descido deles e
lavavam as redes» (Lc 5, 2). Então
Jesus subiu para o barco de Simão e,
depois de ter falado às multidões,
mudou a vida daqueles pescadores,



convidando-os a fazerem-se ao largo
e lançarem as redes. Salta aos olhos o
contraste: por um lado, os pescadores
descem do barco para lavar as redes,
ou seja, limpá-las, guardá-las e voltar
para casa e, por outro, Jesus sobe
para o barco e convida a lançar
novamente as redes para a pesca.
Sobressaem as diferenças: os
discípulos descem, Jesus sobe; os
primeiros querem guardar as redes,
o Mestre quer que saiam de novo
para o mar a fim de pescar.

Em primeiro lugar, temos os
pescadores que descem do barco
para lavar as redes. Esta é a cena que
se apresenta aos olhos de Jesus, e Ele
pára ali mesmo. Pouco antes quisera
começar a sua pregação na sinagoga
de Nazaré, mas os seus conterrâneos
expulsaram-No da cidade e tentaram
até matá-Lo (cf. Lc 4, 28-30). Então
Jesus sai do lugar sagrado e começa a
pregar a Palavra no meio da gente,
pelas estradas onde labutam dia a



dia as mulheres e os homens do seu
tempo. Cristo está interessado em
fazer sentir a proximidade de Deus,
precisamente nos lugares e situações
onde as pessoas vivem, lutam,
esperam, às vezes colecionando nas
suas mãos fracassos e insucessos,
precisamente como aqueles
pescadores que não tinham pescado
nada durante a noite. Jesus olha com
ternura para Simão e seus
companheiros que, cansados e
angustiados, lavam as suas redes,
realizando um gesto repetitivo,
automático, mas também cansado e
resignado: não havia mais nada a
fazer senão voltar para casa de mãos
vazias.

Às vezes podemos sentir um cansaço
semelhante no nosso caminho
eclesial. Cansaço. Alguém dizia:
«temo o cansaço dos bons». Cansaço
sentido quando nos parece que nada
mais temos nas mãos além das redes
vazias. Trata-se dum sentimento



bastante difundido nos países de
antiga tradição cristã, atravessados
por muitas mudanças sociais e
culturais e cada vez mais marcados
pelo secularismo, pela indiferença
para com Deus, por um progressivo
afastamento da prática da fé. O
perigo aqui é que entre o
mundanismo. Aliás isto vê-se, com
frequência, acentuado pela desilusão
ou a aversão que alguns nutrem face
à Igreja, devido às vezes ao nosso
mau testemunho e aos escândalos
que desfiguraram o seu rosto e que
nos chamam a uma purificação
humilde, constante, partindo do grito
de sofrimento das vítimas que
sempre se devem acolher e escutar.
O risco, porém, quando nos sentimos
desanimados (cada um de vós pense
em que momento sentiu o
desânimo), o risco é descer do barco,
acabando presos nas redes da
resignação e do pessimismo. Ao
contrário, confiemos que Jesus
continua a tomar pela mão e a



levantar a sua Esposa amada.
Levemos ao Senhor as nossas
canseiras e as nossas lágrimas, para
poder enfrentar as situações
pastorais e espirituais, dialogando
entre nós com abertura de coração
para experimentar novos caminhos a
seguir. Quando estamos
desanimados, mais ou menos
conscientemente «aposentamo-nos»,
«aposentamo-nos» do zelo apostólico,
perdemo-lo pouco a pouco e
tornamo-nos «funcionários do
sagrado». É muito triste quando uma
pessoa que consagrou a sua vida a
Deus se torna «funcionário», mero
administrador das coisas. É muito
triste.

De facto, logo que os apóstolos
descem para lavar as ferramentas
usadas, Jesus sobe para o barco e
depois convida a lançar de novo as
redes. No momento do desânimo,
momento da «aposentação»,
deixemos Jesus subir novamente



para o barco, com o entusiasmo da
primeira vez, aquele entusiasmo que
deve ser revivido, reconquistado,
reeditado. Ele vem procurar-nos nas
nossas solidões, nas nossas crises,
para nos ajudar a recomeçar. A
espiritualidade do recomeço. Não
tenhais medo. A vida é assim: cair e
recomeçar, aborrecer-se e recobrar a
alegria. Aceitar esta mão que nos dá
Jesus. Hoje continua a passar pelas
margens da existência para
despertar a esperança e dizer,
também a nós, como a Simão e aos
outros: «Faz-te ao largo; e vós lançai
as redes para a pesca» (Lc 5, 4). E
quando se perde o entusiasmo,
assaltam-nos mil justificações para
não lançarmos as redes, mas
sobretudo apodera-se de nós uma
resignação amarga, que é como um
verme que corrói a alma. Irmãos e
irmãs, vivemos certamente um
tempo difícil – bem o sabemos! –,
mas a interpelação que o Senhor
dirige hoje à Igreja é esta: «Queres



descer do barco e afundar na
desilusão, ou fazer-Me subir
permitindo que seja mais uma vez a
novidade da minha Palavra a tomar
na mão o leme? Digo a ti sacerdote,
consagrado, consagrada, bispo:
Queres apenas conservar o passado
que ficou para trás ou lançar de novo
e com entusiasmo as redes para a
pesca?». Eis o que nos pede o Senhor:
despertar a ânsia pelo Evangelho.

Quando alguém se acostuma, se
sente aborrecido e a missão torna-se
uma espécie de «emprego», é hora de
dar lugar a esta segunda chamada de
Jesus, que sempre nos chama de
novo. Chama-nos para nos fazer
caminhar, chama-nos para nos
refazer. Não tenhais medo desta
segunda chamada de Jesus. Não se
trata duma ilusão, mas é Ele mesmo
que volta a bater à porta. E podemos
dizer que esta é a ânsia «boa»
quando nos deixamos seduzir pela
segunda chamada de Jesus. É a ânsia



«boa» que vos comunica, a vós
portugueses, a imensidão do oceano:
fazer-se ao largo, não para
conquistar o mundo, nem para ir à
pesca do bacalhau, mas para alegrar
o mundo com a consolação e a
alegria do Evangelho. Sob este ponto
de vista, podemos ler as palavras
dum vosso grande missionário, o
Padre António Vieira, chamado
«Paiaçu – pai grande». Segundo ele,
para nascer, Deus ter-vos-ia dado
uma pequena terra, mas, ao fazer-
vos debruçar sobre o oceano, deu-vos
o mundo inteiro para morrer: «Para
nascer, pequena terra; para morrer,
toda a terra: para nascer, Portugal;
para morrer, o mundo» (A. Vieira,
“Sermão de Santo António”, Roma
1670, § IV, in: Homilias, vol. III, tomo
VII, Porto 1959, p. 69). Somos
chamados a lançar de novo as redes
e a abraçar o mundo com a
esperança do Evangelho. Não é
momento de parar, não é momento
de desistir, não é momento de



atracar o barco à margem nem de
olhar para trás; não temos que
escapar deste tempo, só porque nos
mete medo, para nos refugiarmos em
formas e estilos do passado. Não!
Este é o tempo da graça que o Senhor
nos concede para nos aventurarmos
no mar da evangelização e da
missão.

Mas, para o conseguir, precisamos
também de fazer opções. Quero
indicar três opões, inspiradas no
Evangelho.

A primeira opção: fazer-se ao largo.
Cultivai a magnanimidade. Não
sejais pusilânimes! Fazei-vos ao
largo, para lançar novamente as
redes ao mar, é preciso sair da
margem das desilusões e do
imobilismo, afastar-se daquela
tristeza melosa e daquele cinismo
irónico que muitas vezes nos
assaltam à vista das dificuldades.
Tristeza melosa, cinismo irónico:



examinemos a consciência sobre isto.
Recuperar o entusiasmo, mas numa
segunda edição desse entusiasmo, o
entusiasmo já maduro, o entusiasmo
que se segue ao fracasso ou ao tédio.
Não é fácil recuperar o entusiasmo
adulto. Temos de o fazer para passar
do derrotismo à fé, como Simão que,
apesar de ter trabalhado em vão toda
a noite, conclui: «Porque Tu o dizes,
lançarei as redes» (Lc 5, 5). Mas, para
nos fiarmos dia a dia no Senhor e na
sua Palavra, não bastam palavras, é
necessária muita oração. Gostaria de
fazer aqui uma pergunta, mas cada
qual responde no seu íntimo: Como
rezo eu? Como um papagaio, blá, blá,
blá, ou adormentando-me diante do
Sacrário, porque não sei como falar
com o Senhor? Rezo? Como rezo?
Apenas na adoração, só diante do
Senhor, é que recuperamos o gosto e
a paixão pela evangelização. E,
curiosamente, perdemos a oração de
adoração; e todos, sacerdotes, bispos,
consagradas, consagrados têm que a



recuperar: recuperar aquele
permanecer em silêncio diante do
Senhor. A Madre Teresa, envolvida
em tantas coisas da vida, nunca
deixou a adoração, mesmo nos
momentos em que a sua fé vacilava
questionando-se se tudo aquilo era
verdade ou não. Momento de
escuridão, que também teve
Teresinha de Jesus. Então, na oração,
vencemos a tentação de continuar
com uma «pastoral nostálgica feita
de lamentações». Num convento
havia uma freira (isto aconteceu!)
que se lamentava de tudo, e não sei
qual era o nome dela, mas as irmãs
mudaram-lhe o nome chamando-a a
«Irmã Lamúrias». Quantas vezes
transformamos em lamúrias as
nossas impotências, as nossas
desilusões! E, deixando estas
lamúrias, ganhemos de novo forças
para nos fazermos ao largo, sem
ideologias nem mundanismos.
Aquele mundanismo espiritual que
se insinua em nós e do qual nasce o



clericalismo. Clericalismo não só dos
padres: os leigos clericalizados são
piores do que os padres. Esse
clericalismo que nos arruína. E,
como dizia um grande mestre
espiritual, esse mundanismo
espiritual — provocado pelo
clericalismo — é um dos males mais
graves que podem acontecer à Igreja.
Procuremos superar estas
dificuldades sem ideologias nem
mundanismos, animados por um
único desejo: que chegue a todos o
Evangelho. Neste caminho, não vos
faltam exemplos! E, dado que nos
encontramos no meio dos jovens,
apraz-me recordar um jovem
lisboeta, São João de Brito: era um
jovem daqui que há séculos, no meio
de muitas dificuldades, foi para a
Índia e lá não desdenhava falar e
vestir-se à maneira das pessoas locais
contanto que lhes pudesse anunciar
Jesus. Também nós somos chamados
a mergulhar as nossas redes no
tempo em que vivemos, a dialogar



com todos, a tornar compreensível o
Evangelho, mesmo que para isso
tenhamos de correr o risco dalguma
tempestade. Como os jovens que aqui
vêm de todo o mundo para desafiar
as ondas gigantes, façamo-nos ao
largo também nós sem medo. Sim!
Não temamos enfrentar o mar alto,
porque no meio da tempestade e dos
ventos contrários, Jesus vem ao
nosso encontro e diz: «Coragem, sou
Eu, não temais!» (Mt 14, 27). Quantas
vezes já tivemos esta experiência?
Cada qual se interpele dentro de si
mesmo. E se não a tivemos é porque
algo falhou durante a tempestade.

Como segunda opção, levar juntos
por diante a pastoral, todos juntos.
No texto, Jesus confia a Pedro a
tarefa de fazer-se ao largo, mas
depois fala no plural, dizendo «e vós
lançai as redes» (Lc 5, 4): Pedro guia
o barco, mas todos estão no barco e
todos são chamados a fazer descer as
redes. Todos. E, quando apanham



uma grande quantidade de peixes,
não pensam que conseguiriam
arranjar-se sozinhos, nem gerem a
dádiva como posse e propriedade
privada, mas «fizeram sinal – diz o
Evangelho – aos companheiros que
estavam no outro barco, para que os
viessem ajudar» (Lc 5, 7). E assim
encheram de peixe, não um, mas dois
barcos: um significa solidão,
fechamento, pretensão de
autossuficiência; dois significa
relação. A Igreja é sinodal, é
comunhão, ajuda mútua, caminho
comum. E a isto tende o Sínodo em
curso, que terá o seu primeiro
período de assembleia geral no
próximo mês de outubro. Na barca
da Igreja, deve haver lugar para
todos: todos os batizados são
chamados a subir para ela e lançar
as redes, empenhando-se
pessoalmente no anúncio do
Evangelho. E não vos esqueçais desta
palavra: todos, todos, todos. Quando
tenho de falar sobre o modo como



abrir perspetivas apostólicas, toca-
me muito aquela passagem do
Evangelho em que os convidados se
recusam a ir à festa de núpcias do
filho quando já está tudo preparado.
Que diz então o senhor, o senhor que
preparou a festa? «Saiam pelas
periferias e tragam todos, todos,
todos, todos: sãos, doentes, crianças e
adultos, bons e pecadores. Todos».
Que a Igreja não seja uma alfândega
para selecionar quem entra e quem
não entra. Todos, cada um com a sua
vida às costas, com os seus pecados,
assim como é diante de Deus, como é
diante da vida... Todos. Todos. Não
levantemos alfândegas na Igreja.
Todos. E é um grande desafio,
especialmente em contextos onde os
sacerdotes e os consagrados estão
cansados porque, enquanto as
necessidades pastorais vão
aumentando sempre mais, eles são
cada vez menos. Mas podemos olhar
para esta situação como uma ocasião
para, com fraterno entusiasmo e sã



criatividade pastoral, envolver os
leigos. Assim as redes dos primeiros
discípulos tornam-se uma imagem da
Igreja, que é uma «rede de relações»
humanas, espirituais e pastorais. Se
não houver diálogo, se não houver
corresponsabilidade, se não houver
participação, a Igreja envelhece.
Permiti que o exprima assim: nunca
um Bispo sem o próprio presbitério e
o Povo de Deus; nunca um padre sem
os seus irmãos sacerdotes; e todos
juntos – sacerdotes, religiosas,
religiosos e fiéis leigos – como Igreja,
nunca sem os outros, nunca sem o
mundo (sem mundanismo – isso sim!
–, mas não sem o mundo). Na Igreja,
ajudamo-nos, apoiamo-nos
reciprocamente e somos chamados a
difundir, também fora dela, um
clima de fraternidade construtiva.
Aliás, como escreve São Pedro, nós
somos as pedras vivas usadas para a
construção dum edifício espiritual
(cf. 1 Ped 2, 5). E poderia acrescentar
numa linguagem que vos é familiar:



vós, fiéis portugueses, formais uma
«calçada», sois os ladrilhos preciosos
que compõem um tal pavimento
acolhedor e brilhante que o
Evangelho há de pisar; e não pode
faltar uma pedrinha sequer, senão
imediatamente se dá conta. Tal é a
Igreja que, com a ajuda de Deus,
somos chamados a construir!

Enfim a terceira opção: tornar-se
pescadores de homens. Não tenhais
medo. Isto não é fazer proselitismo, é
anunciar o Evangelho que nos
desafia. Nesta imagem tão bela de
Jesus – ser pescadores de homens –,
Jesus confia aos discípulos a missão
de se fazerem ao largo no mar do
mundo. Muitas vezes, na Sagrada
Escritura, o mar simboliza o lugar do
mal e das forças adversas que os
homens não conseguem dominar.
Por isso pescar as pessoas e tirá-las
para fora da água significa ajudá-las
a voltar a subir de onde afundaram,
salvá-las do mal que ameaça afogá-



las, ressuscitá-las de todas as formas
de morte. Isto, porém, sem
proselitismo, mas com amor. E um
dos sinais de alguns movimentos
eclesiais que vão por caminho errado
é o proselitismo. Quando um
movimento eclesial ou uma diocese,
ou um bispo, ou um pároco, ou uma
freira, ou um leigo faz proselitismo,
isso não é cristão; cristão é convidar,
acolher, ajudar, mas sem
proselitismo. Com efeito, o
Evangelho é um anúncio de vida no
mar da morte, de liberdade nas
voragens da escravidão, de luz no
abismo das trevas. Como afirma
Santo Ambrósio, «os instrumentos da
pesca apostólica são como as redes:
de facto, as redes não fazem morrer
quem fica preso nelas, mas conserva-
o em vida, arrasta-o dos abismos
para a luz» (Exp. Luc. IV, 68-79). Não
faltam trevas na sociedade atual,
inclusive aqui em Portugal... por toda
a parte! Fica-se com a sensação de
que tenha diminuído o entusiasmo, a



coragem de sonhar, a força para
enfrentar os desafios, a confiança no
futuro; entretanto, vamos navegando
nas incertezas, na precariedade
sobretudo económica, na pobreza de
amizade social, na falta de
esperança. A nós, como Igreja, cabe a
tarefa de nos fazermos ao largo nas
águas deste mar, lançando a rede do
Evangelho, sem apontar, sem acusar
ninguém, mas levando às pessoas do
nosso tempo uma proposta de vida, a
de Jesus: levar o acolhimento do
Evangelho, convidar para a festa
uma sociedade multicultural; levar a
proximidade do Pai às situações de
precariedade, de pobreza, que
crescem sobretudo entre os jovens;
levar o amor de Cristo onde é frágil a
família e se encontram feridas as
relações; transmitir a alegria do
Espírito onde reinam o desânimo e o
fatalismo. Assim se exprime um
escritor vosso: «Para se chegar ao
infinito, e julgo que se pode lá
chegar, é preciso termos um porto,



um só, firme, e partir dali para
Indefinido» (F. Pessoa, Livro do
Desassossego, Lisboa 1998, 247).
Queremos sonhar a Igreja
Portuguesa como um «porto seguro»
para quem enfrenta as travessias, os
naufrágios e as tempestades da vida.

Queridos irmãos e irmãs, digo a
todos, leigos, religiosos, religiosas,
sacerdotes, bispos, a todos, a todos:
não tenhais medo, lançai as redes.
Não vivais acusando «isto é pecado,
isso aí não é pecado». Vinde todos…
depois falamos. Mas, primeiro,
sintam o convite de Jesus, depois virá
o arrependimento e enfim a
proximidade de Jesus. Por favor, não
transformem a Igreja numa
alfândega: aqui entram os justos, os
que estão em ordem, os que estão
bem casados… todos os outros lá
fora. Não. A Igreja não é isto. Justos e
pecadores, bons e maus, todos, todos,
todos. Será depois o Senhor a ajudar-
nos a resolver este assunto. Mas



todos. De coração vos agradeço,
irmãos e irmãs, a atenção prestada,
apesar de aqui ou ali vos ter
aborrecido; agradeço-vos tudo o que
fazeis, o exemplo, sobretudo o
exemplo sem alarde, e a constância:
esse levantar-se todos os dias para
começar de novo ou para continuar o
que se começou. Como costumais
dizer: Muito obrigado… pelo que
fazeis! E confio-vos a Nossa Senhora
de Fátima, à guarda do Anjo de
Portugal e à proteção dos vossos
grandes Santos e, aqui em Lisboa, de
modo especial a Santo António (vo-lo
roubam os de Pádua), apóstolo
incansável, pregador inspirado,
discípulo do Evangelho atento aos
males da sociedade e cheio de
compaixão pelos pobres. Que Santo
António interceda por vós e vos dê a
alegria duma nova pesca milagrosa.
Depois contais-me, sim? E, por favor,
não vos esqueçais de rezar por mim.
Obrigado!



Quinta-feira, 3 de agosto de 2023

ENCONTRO COM OS JOVENS
UNIVERSITÁRIOS, na Universidade
Católica Portuguesa

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

Obrigado, senhora Reitora, pelas suas
palavras. Obrigado! Afirmou que
todos nos sentimos «peregrinos»,
palavra esta cujo significado merece
ser meditado. Literalmente, quer
dizer deixar de lado a rotina habitual
e pôr-se a caminho com um intento,
que pode ser o de um passeio pelos
campos ou ir mais além dos nossos
confins habituais; seja como for,
deixando o espaço de conforto
pessoal rumo a um horizonte de
sentido. Na imagem do «peregrino»,
espelha-se a conduta humana, pois
todos somos chamados a confrontar-
nos com grandes interrogativos que
não têm resposta, não têm uma



resposta simplista ou imediata, mas
convidam a realizar uma viagem,
superando-se a si mesmo, indo mais
além. Trata-se dum processo que um
universitário compreende bem, pois
é assim que nasce a ciência. E de
igual modo cresce também a busca
espiritual. Peregrino é caminhar
para uma meta ou à procura duma
meta. Há sempre o perigo de mover-
se num labirinto, onde não há meta,
nem saída. Desconfiemos das
fórmulas pré-fabricadas (são
labirínticas), desconfiemos das
respostas que nos parecem ao
alcance da mão, das respostas
extraídas da manga como se fossem
cartas viciadas de jogar;
desconfiemos das propostas que
parecem dar tudo sem pedir nada.
Desconfiemos. A difidência é uma
arma para poder caminhar para
diante e não continuar às voltas.
Vemos numa parábola de Jesus que
só encontra a pérola de grande valor
quem a procura com sabedoria e



com espírito de iniciativa, quem dá
tudo e arrisca tudo o que tem para a
possuir (cf. Mt 13, 45-46). Procurar e
arriscar: estes são os dois verbos do
peregrino. Procurar e arriscar.

Fernando Pessoa diz, de modo
atormentado mas correto, que «ser
descontente é ser
homem» (Mensagem, O Quinto
Império). Não devemos ter medo de
nos sentir inquietos, de pensar que
tudo o que possamos fazer não basta.
Neste sentido e dentro duma justa
medida, estar insatisfeito é um bom
antídoto contra a presunção de
autossuficiência e contra o
narcisismo. O caráter incompleto
define a nossa condição de
indagadores e peregrinos; como diz
Jesus, estamos no mundo, mas não
somos do mundo (cf. Jo 17, 16).
Estamos caminhando «para». Somos
chamados a algo mais, a uma
decolagem sem a qual não há voo.
Portanto, não nos alarmemos se nos



encontramos intimamente sedentos,
inquietos, incompletos, desejosos de
sentido e de futuro, com saudade do
futuro. E aqui, junto com a saudade
do futuro, não vos esqueçais de
manter viva a memória do futuro.
Não estamos doentes, estamos vivos!
Preocupemo-nos antes quando
estamos prontos a substituir a
estrada a fazer por uma paragem em
qualquer estação de serviço que nos
dê a ilusão do conforto; quando
substituímos os rostos pelos ecrãs, o
real pelo virtual; quando, em vez das
perguntas lacerantes, preferimos as
respostas fáceis que anestesiam. E
podemos encontrá-las em qualquer
manual de relações sociais, de bom
comportamento. As respostas fáceis
anestesiam.

Amigos, permiti que vos diga: 
procurai e arriscai. Neste momento
histórico, os desafios são enormes, os
gemidos dolorosos: estamos a viver
uma terceira guerra mundial feita



aos pedaços. Mas abracemos o risco
de pensar que não estamos numa
agonia, mas num parto; não no fim,
mas no início dum grande
espetáculo. E é precisa coragem para
pensar assim. Por isso sede
protagonistas duma «nova
coreografia» que coloque no centro a
pessoa humana, sede coreógrafos da
dança da vida. As palavras da
senhora Reitora serviram-me de
inspiração sobretudo quando
afirmou que «a universidade não
existe para se preservar como
instituição, mas para responder com
coragem aos desafios do presente e
do futuro». A auto-preservação é
uma tentação, é um reflexo
condicionado pelo medo, que nos faz
olhar para a existência de forma
distorcida. Se as sementes se
preservassem a si mesmas,
desperdiçariam completamente a
sua força geradora e condenar-nos-
iam à fome; se os invernos se
preservassem a si mesmos, não



existiria a maravilha da primavera.
Por isso, tende a coragem de
substituir os medos pelos sonhos:
substituí os medos pelos sonhos, não
sejais administradores de medos, mas
empreendedores de sonhos!

À universidade que se comprometeu
a formar as novas gerações, seria um
desperdício pensá-la apenas para
perpetuar o atual sistema elitista e
desigual do mundo com o ensino
superior que continua a ser um
privilégio de poucos. Se o
conhecimento não for acolhido como
uma responsabilidade, torna-se
estéril. Se quem recebeu um ensino
superior – que hoje, em Portugal e no
mundo, continua a ser um privilégio
–, não se esforça por restituir aquilo
de que beneficiou, significa que não
compreendeu profundamente o que
lhe foi oferecido. Gosto de pensar
que, no Génesis, as primeiras
perguntas que Deus faz ao homem
são: «Onde estás?» (3, 9) e «Onde está



o teu irmão?» (4, 9). Far-nos-á bem
perguntar-nos: Onde estou?
Permaneço fechado no meu mundo
ou abraço o risco de sair das minhas
seguranças para me tornar um
cristão praticante, um artesão de
justiça, um artesão da beleza? E
perguntemo-nos ainda: Onde está o
meu irmão? Experiências de serviço
fraterno como a «Missão País» e
muitas outras, que nascem no meio
académico, deveriam ser
consideradas indispensáveis para
quem passa por uma universidade.
Com efeito, o título de estudo não
deve ser visto apenas como uma
licença para construir o bem-estar
pessoal, mas como um mandato para
se dedicar a uma sociedade mais
justa, uma sociedade mais inclusiva,
ou seja, mais desenvolvida.
Disseram-me que a vossa grande
poetisa Sophia de Mello Breyner
Andresen, em entrevista que é uma
espécie de testamento, à pergunta «o
que gostaria de ver realizado em



Portugal neste novo século?»,
respondeu sem hesitar: «Gostaria
que se realizasse a justiça social, a
diminuição das diferenças entre
ricos e pobres» (“Entrevista feita por
Joaci Oliveira”, Cidade Nova, nº
3/2001). Dirijo agora a mesma
pergunta a vós, caros estudantes,
peregrinos do saber: Que quereis ver
realizado em Portugal e no mundo?
Quais mudanças, qual
transformação? E como pode a
universidade, especialmente a
Católica, contribuir para isso?

Beatriz, Mahoor, Mariana, Tomás,
agradeço os vossos testemunhos. Em
todos havia um tom de esperança,
uma carga de entusiasmo realista,
sem queixumes nem escapadelas
idealistas. Quereis ser protagonistas,
«protagonistas da mudança», como
disse a Mariana. Ao escutar-vos veio-
me ao pensamento uma frase do
escritor Almada Negreiros, que
talvez vos seja familiar: «Sonhei com



um país onde todos chegavam a
Mestres» (A Invenção do Dia Claro).
Também este idoso que vos fala (é
que já estou velho), este idoso sonha
que a vossa geração se torne uma
geração de mestres: mestres de
humanidade, mestres de compaixão,
mestres de novas oportunidades
para o planeta e seus habitantes,
mestres de esperança. E mestres que
defendam a vida do planeta,
ameaçada neste momento por uma
grave destruição ecológica.

Como alguns de vós sublinharam,
devemos reconhecer a urgência
dramática de cuidar da casa comum.
No entanto, isso não pode ser feito
sem uma conversão do coração e
uma mudança da visão
antropológica subjacente à economia
e à política. Não podemos contentar-
nos com simples medidas paliativas
ou com tímidos e ambíguos
compromissos. Neste caso, «os meios-
termos são apenas um pequeno



adiamento do colapso» (Francisco,
Carta enc. Laudato si’, 194). Não vos
esqueçais disto: os meios-termos são
apenas um pequeno adiamento do
colapso. Trata-se, pelo contrário, de
tomar a peito o que infelizmente
continua a ser adiado, ou seja, a
necessidade de redefinir o que
chamamos progresso e evolução. É
que, em nome do progresso, já se
abriu caminho a um grande
retrocesso. Pensai bem nisto que vos
digo: em nome do progresso, já se
abriu caminho a um grande
retrocesso. Vós sois a geração que
pode vencer este desafio: tendes
instrumentos científicos e
tecnológicos mais avançados, mas,
por favor, não vos deixeis cair na
cilada de visões parciais. Não
esqueçais que temos necessidade
duma ecologia integral, de escutar o
sofrimento do planeta juntamente
com o dos pobres; necessidade de
colocar o drama da desertificação em
paralelo com o dos refugiados; o



tema das migrações juntamente com
o da queda da natalidade;
necessidade de nos ocuparmos da
dimensão material da vida no âmbito
duma dimensão espiritual. Não
queremos polarizações, mas visões
de conjunto.

Obrigado, Tomás, por nos teres dito
que «não é possível uma verdadeira
ecologia integral sem Deus, que não
pode haver futuro num mundo sem
Deus». Também eu gostaria de vos
dizer: tornai credível a fé através das
decisões. Porque se a fé não gera
estilos de vida convincentes, não faz
levedar a massa do mundo. Não
basta que um cristão esteja
convencido, deve ser convincente; as
nossas ações são chamadas a refletir
a beleza jubilosa e simultaneamente
radical do Evangelho. Além disso, o
cristianismo não pode ser habitado
como uma fortaleza cercada de
muros, que ergue baluartes contra o
mundo. Por isso, achei tocante o



testemunho de Beatriz, quando disse
que é precisamente «a partir do
campo da cultura» que se sente
chamada a viver as Bem-
aventuranças. Em cada época, uma
das tarefas mais importantes para os
cristãos é a de recuperar o sentido da
encarnação. Sem a encarnação, o
cristianismo torna-se uma ideologia e
a tentação das «ideologias» cristãs
(entre aspas), é muito atual; é a
encarnação que permite maravilhar-
se com a beleza que Cristo revela
através de cada irmão e irmã, cada
homem e mulher.

A propósito, é interessante que, na
vossa nova cátedra dedicada à
«Economia de Francisco», tenhais
acrescentado a figura de Clara. De
facto, é indispensável o contributo
feminino. No inconsciente coletivo,
quantas vezes se pensa que as
mulheres são de segunda categoria,
são reservas, não jogam como
titulares. Isto existe no inconsciente



coletivo. Mas a contribuição
feminina é indispensável. Aliás vê-se,
na Bíblia, como a economia familiar
está em grande parte na mão da
mulher. É ela a verdadeira
«governante» da casa, com uma
sabedoria que não visa
exclusivamente o lucro, mas o
cuidado, a convivência, o bem-estar
físico e espiritual de todos, bem como
a partilha com os pobres e os
estrangeiros. E abordar os estudos
económicos com esta perspetiva é
entusiasmante, tendo em vista
devolver à economia a dignidade que
lhe compete, para que não caia como
presa do mercado selvagem e da
especulação.

A iniciativa do Pacto Educativo
Global e os sete princípios da sua
arquitetura incluem muitos desses
temas, desde o cuidado da casa
comum à plena participação das
mulheres, à necessidade de
encontrar novas formas de entender



a economia, a política, o crescimento
e o progresso. Convido-vos a estudar
o Pacto Educativo Global, a
apaixonar-vos por ele. Um dos
pontos que trata é a educação para o
acolhimento e a inclusão. E não
podemos fingir que não ouvimos as
palavras de Jesus no capítulo 25 de
Mateus: «era estrangeiro e
recolhestes-me» (25, 35).
Acompanhei emocionado o
testemunho de Mahoor, quando
lembrou o que significa viver com o
«sentimento constante de ausência
de um lar, da família, dos amigos, (...)
de ter ficado sem teto, sem
universidade, sem dinheiro, (...)
cansada, exausta e abatida pela dor e
pelas perdas». Disse-nos que
reencontrou a esperança porque
alguém acreditou no impacto
transformador da cultura do
encontro. Sempre que alguém
pratica um gesto de hospitalidade,
desencadeia uma transformação.



Amigos, estou muito contente por vos
ver como uma comunidade
educativa viva, aberta à realidade e
consciente de que o Evangelho não se
limita a servir de ornamento, mas
anima as partes e o todo. Sei que o
vosso percurso engloba diversos
âmbitos: estudo, amizade, serviço
social, responsabilidade civil e
política, cuidado da casa comum,
expressões artísticas... Ser uma
universidade católica significa, antes
de mais nada, que cada elemento
está em relação com o todo e o todo
revê-se nas partes. Assim, ao mesmo
tempo que se adquirem
competências científicas, vai-se
amadurecendo como pessoa, no
conhecimento de si mesmo e no
discernimento do próprio caminho.
Caminho, sim; labirinto, não. Então
avante! Uma tradição medieval conta
que quando os peregrinos se
cruzavam no Caminho de Santiago,
um saudava o outro exclamando
«Ultreia» ao que este respondia «et



Suseia». Trata-se de expressões de
encorajamento para prosseguir a
busca e o risco da caminhada,
dizendo-se mutuamente: «Vai mais
longe e mais alto!» «Coragem, força,
anda para diante!» E isto é o que
também eu vos desejo, de todo o meu
coração, a todos vós. Obrigado!

ENCONTRO COM OS JOVENS DE
SCHOLAS OCCURRENTES, na sede
de Scholas Occurentes de Cascais

Pergunta 1 (em português)

Bom dia! Scholas! Scholas! Scholas!

Quando me foi apresentado, não tive
dúvidas em aceitar e abraçar porque
é um espaço onde todos partilham as
suas emoções e sentimentos. É um
espaço onde cada um contribui com
aquilo que tem, de valores éticos e
morais para o bem estar da



comunidade. Independentemente da
sua religião ou origem. Sou
guineense, da Guiné Bissau, e sou
muçulmano. Mas sinto, sinto-me
neste espaço. E, como sendo
muçulmano, sinto obrigação e dever
de me juntar e fazer parte deste
movimento. Porque o que o islão
também apela é a boa convivência
entre as crenças, entre as diferentes
crenças. E apela e zela pelo bem
estar da comunidade. Apela para
aquilo que devemos fazer, pelo
cuidado que devemos ter com o
próximo. E, por essa razão, gostaria
de perguntar, o por que do Scholas
ser um espaço onde todos se
identificam e o por que de tanta
diversidade para ter uma obra de
arte? Obrigado.

Resposta do PAPA (em espanhol)

Scholas possibilita isto, que todos se
sintam interpretados pelo grande
respeito, mas é um respeito que não



é estático, mas dinâmico, que põe as
coisas em movimento para fazer
coisas, para se exprimir fazendo
coisas, como este quadro que, como
me disse Del Corral, é uma "Capela
Sistina" pintada por vocês.

(Aplausos)

Scholas faz-nos avançar, faz-nos
respeitar os outros e ouvir os outros
que têm algo a dizer-nos e que nos
ouvem porque temos algo a dizer-
lhes. Scholas mostra-te o caminho em
frente e, se estiveres parado, levanta-
te e faz-te avançar. Scholas é um
encontro, caminhando. Toda a gente,
seja qual for o seu país, seja qual for
a sua religião, olhar para a frente
apenas caminhar juntos. E isso é
construtivo, como os três
quilómetros e meio de parede que
fizeram para chegar aqui.

(Aplausos)

Pergunta 2 (em português)



Eu queria seguir um pouco na
direção da diversidade pra entrar no
tema que foi a base dos nossos dois
meses de trabalho que é o caos. Nós,
enquanto grupo, e eu também
individualmente, tivemos a
oportunidade de visitar várias
comunidades diferentes, várias
pessoas diferentes, que são de
religiões diferentes, são de culturas
diferentes, e isso nos deu uma
oportunidade grandiosa de
aprofundar cada vez mais, não só
dentro da própria pessoa, mas
também de toda a comunidade que é
descobrir o sentimento verdadeiro
que elas tinham; as verdadeiras
dores que elas sentiam; e, com isso,
dar a oportunidade a elas de
representarem tudo isso com uma
pincelada, com uma linha no mural.
Dar a oportunidade de se
expressarem! E isso, querendo ou
não, afeta a nós, toca o nosso
coração, pra pensarmos: será que
temos esse sentimento? Será que



essas dores fazem parte de nós, do
nosso convívio? Então, eu queria
perguntar: o que seria da nossa
existência sem o caos original?
Obrigado.

Resposta do PAPA (em espanhol)

Vocês dizem "caos". Muito bem, é a
crise... Sabes de onde vem a palavra?
Quando o trigo era colhido, passava
por uma peneira, era "crivado". Crise
– crivar. E a crise, nas pessoas, é isso
mesmo: situações da vida,
acontecimentos, os teus problemas
orgânicos, ou mau humor, ou bom
humor. Faz-nos crivar e temos de
escolher. Uma vida sem crise é uma
vida asséptica. Gostas de beber água?
Gostas? Se eu te der água destilada,
vais dizer: "É nojenta". Uma vida sem
crise é como a água destilada, não
sabe a nada, não serve para nada a
não ser para a meter no armário e
fechar a porta.



As crises têm de ser assumidas, têm
de ser assumidas e resolvidas,
porque ficar na crise também não é
bom, porque é um suicídio contínuo.
É como dar voltas e voltas, não é? As
crises têm de ser atravessadas, têm
de ser assumidas, e raramente
sozinhos. E isso também é
importante no grupo Scholas:
caminhar juntos para enfrentar as
crises juntos, para resolver as coisas
juntos e avançar, para crescer
juntos... E bem, vamos em frente!
Mesmo que seja só para comer uma 
feijoada…

(Aplausos)

Pergunta 3 (em português)

Nestes dois últimos meses,
trabalhamos muito para conseguir
fazer o mural que viu lá fora. Mas,
este mural, realmente representa o
caos. O caos que, muitas vezes,
quando o vivemos, e quando o
vivemos de perto, não



compreendemos e é uma grande
confusão. Aparecem só linhas
aleatórias. Mas, na verdade, é que
chega um ponto em que nós nos
distanciamos. E, nessa distância,
começamos a conseguir ver formas,
cores; começamos a conseguir ter um
sentido neste caos, a conseguir a
pensar mais do que aquilo que
muitas vezes apenas vemos ou
apenas sentimos, mas, sim,
conseguimos expressá-lo. E, para
mim, por exemplo, foi uma
experiência muito grande porque
também já vivi momentos de muito
caos na minha vida – e acho que
todos nós vivemos – e, a verdade é
que, ao ouvir a história dos outros,
estar verdadeiramente aberta para
ouvir, para partilhar, para acolher
todas estas pessoas que fizeram parte
deste mural foi um privilégio para
nós, acho que mais do que pra eles,
pra nós que estamos aqui e
facilitamos isso ter acontecido. E
tudo isto porque buscamos esse



sentido, e todos nós buscamos esse
sentido profundo de perceber que é
algo maior do que simplesmente
estar aqui. E, então, queríamos
perguntar-lhe […] enquanto passou,
neste mural; o que sentiu, o que
passou durante esta experiência até
chegar aqui, ao coração, deste mural,
e que realmente é simplesmente pra
nós ou início ou o fim. Não sabemos.

E, antes de responder, queríamos
também, em nome de todos,
oferecer-lhe um pincel. Este pincel
que representa todos nós.

Resposta do PAPA (em espanhol)

É lindo o que dizes sobre o caos.
Houve alguém que disse que a vida
do homem, a nossa vida humana, é
fazer um cosmos a partir do caos, ou
seja, a partir do que não faz sentido,
do que é desordenado, caótico, fazer
um cosmos que faça sentido, que seja
aberto, convidativo, composto. Não
quero ser catequista, mas se



olharmos para a estrutura do relato
da Criação, que é um relato mítico,
não é? No verdadeiro sentido da
palavra "mito", porque "mito" é um
modo de conhecimento. Então, usem
essa história, aquele que escreveu o
relato da Criação. Entre parêntesis,
isso foi escrito muito depois de o
povo judeu ter feito a experiência da
sua libertação. Portanto, primeiro é
toda a experiência do êxodo do povo
judeu e depois olham para trás. E
como é que a história começou?
Como é que o caos se transformou
em cosmos? E aí está, numa
linguagem poética, como Deus, a
partir do caos, um dia faz a luz, outro
dia faz o homem e vai criando coisas
e transformando o caos em cosmos. E
na nossa vida acontece a mesma
coisa, eh: há momentos de crise -
volto a usar a palavra -, que são
caóticos, que não sabemos onde
estamos, e todos nós passamos por
esses momentos, momentos
sombrios. O caos. E aí o trabalho



pessoal das pessoas que nos
acompanham, de um grupo como
este, é transformar o cosmos. É difícil
para mim, neste caos da Sistina
(risos), pensar que há um cosmos por
detrás, porque o que é o cosmos? Tu
estás a criá-lo na mensagem que
levas para a frente, no caminho...
Nunca se esqueçam disto: do caos,
transformar um cosmos. E esse é o
caminho de cada um de nós, não é?
Uma vida que fica no caótico é uma
vida falhada e uma vida que nunca
sentiu o caos é uma vida destilada,
tudo perfeito, não é? E as vidas
destiladas não dão vida, morrem em
si mesmas. É uma vida que sentiu a
crise como um caos, que não entende
nada, e lentamente dentro de si, e na
comunidade, foi transformando a
vida pessoal ou a vida relacional
num cosmos... Chapeau!

Uma das jovenes de Scholas
Ocurrentes (em espanhol):



Muito obrigada, Papa Francisco,
pelas tuas palavras. Obrigada.

Uma jovem (em português):

É uma alegria para nós concluir
assim este caminho. Mas, apesar
desta experiência terminar,
gostaríamos de pensar que a obra
realmente nunca termina. Por isso,
hoje, vamos concluir, começando. E,
assim, quando um caminho se fecha,
um novo caminho se abre. Decidimos
chamar este projeto 'Vida Entre
Mundos'. De fato, todo o mural é uma
experiência e uma expressão de vida
que nasce do encontro de tantas
realidades diferentes. Por isso, hoje,
vamos dar um salto e reunir um
mundo físico com um mundo virtual.

Uma jovem (em espanhol):

Vamos pedir-te, querido Francisco,
que nos acompanhes até à parede
atrás de ti, e que nos dês a última
pincelada deste mural, mas com um



pincel muito particular, capaz de
iniciar, ao mesmo tempo, uma
mesma obra virtual que conseguirá
reunir as diferentes comunidades
Scholas de todo o mundo.

José María del Corral [Presidente
de Scholas Ocurrentes] (em
espanhol):

Papa, Papa Francisco, o vídeo, este
pincel virtual de que falava a
Eugénia, é uma arma para a paz.
Parece uma pistola, porque se vai
disparar aqui, mas em vez de matar,
com esta pincelada que se vai dar na
parede, também se vai dar no mundo
virtual. Neste momento, há crianças
da Scholas em Moçambique que têm
um dispositivo em Moçambique, no
Tofo, para verem a tua pincelada,
que vais fazer agora, e para a
acompanharem no mundo virtual,
porque os jovens querem que sejas
tu a ligar o mundo físico ao mundo
virtual, para que o mundo virtual



nunca deixe de ser concreto e
comprometido com a realidade.

(Aplausos)

Pintamos a parede.

PAPA (em espanhol):

Este é o Bom Samaritano, e nenhum
de nós está dispensado de ser um
Bom Samaritano. É uma obrigação
que todos temos. Cada um tem de a
procurar na vida, mas aquele que
termina a sua vida [...] perdeu-a
como na guerra. Acontece que o Bom
Samaritano encontra este homem
estendido no chão, mas primeiro
passou um levita, passou um
sacerdote, e eles estavam com pressa.
Não lhe deram atenção. Mas, para
além do facto de estarem com pressa,
não podiam tocar-lhe porque havia
sangue [...] E, segundo a legislação
desse tempo, quem tocasse no
sangue ficava impuro. Não sei
durante quanto tempo tinha de se



purificar, de modo que isso o
impedia de cumprir os seus deveres,
não tocar... Morre, mas eu não te
toco, impuro não fico. Morre, mas eu
impuro é que não ficarei. Quantas
vezes não nos passa pela cabeça:
"Morre, mas eu impuro é que não
fico"! Quantas vezes se prefere a
"pureza ritual" à proximidade
humana! [...] Os samaritanos, na
mentalidade daquele tempo, eram
uns vagabundos, eram todos uns
vagabundos e comerciantes, não
eram puros de espírito, de coração,
eram marginalizados. E ele pára, vê-
o e conta a história que sentiu
compaixão. "Morre, que eu cuido da
minha pureza". Sentiu compaixão.
Deixo-vos com a seguinte pergunta:
que coisas me fazem sentir
compaixão? Ou temos um coração
tão seco que já não tem compaixão?
Cada um responde a si próprio. E
depois, o que é que acontece? Leva-o
a uma estalagem e arranja-lhe, no
hotel que há ali, naquela cidade,



arranja-lhe um quarto e diz: "Olha,
vou voltar daqui a três dias", diz ao
hoteleiro. "Toma, pago-te isto e se for
precisar mais, pago-te no regresso.
Este vagabundo era um bom
pagador. Assim, temos os ladrões que
matam, o bom samaritano que cuida
dele, o levita e o sacerdote que se
afastam para não ficarem impuros. E
Jesus diz: "No Reino dos Céus, este
entra", porque foi movido pela
compaixão. Pensem um pouco nesta
história: onde é que eu estou, a fazer
mal às pessoas, onde é que eu estou,
a retirar o corpo das dificuldades
reais ou a sujar as mãos? Por vezes,
na vida, é preciso sujar as mãos para
não sujar o coração.

(Aplausos)

Uma das jovenes (em espanhol):

Muito obrigada, querido Francisco,
pela tua oferta, um verdadeiro sinal
para continuarmos a caminhar
juntos.



PAPA (em espanhol):

Agora vou dar-vos a bênção, mas
vocês prometem-me desejar-me uma
bênção para mim depois, e rezar e
desejar para que o Senhor vos
abençoe.

(Benção em português)

Rezem por mim, e aqueles que não
rezam porque não podem ou porque
não sente, enviem-me uma boa onda,
isso sim...

(Aplausos)

CERIMÓNIA DE ACOLHIMENTO, no
Parque Eduardo VII

Queridos jovens, boa tarde!

Bem-vindos! Bem-vindos e obrigado
por estardes aqui. Fico feliz por vos
ver! E feliz fico também ao escutar o



simpático barulho que fazeis,
contagiando-me com a vossa alegria.
É belo estarmos juntos em Lisboa:
para aqui fostes chamados por mim,
pelo Patriarca – a quem agradeço as
palavras que me dirigiu –, pelos
vossos Bispos, sacerdotes,
catequistas, animadores.
Agradeçamos a todos aqueles que vos
chamaram e a quantos trabalharam
para tornar possível este encontro:
façamo-lo com uma grande salva de
palmas! Mas foi sobretudo Jesus
quem vos chamou; agradeçamos,
pois, a Jesus com outra grande salva
de palmas!

Vós não estais aqui por acaso. O
Senhor chamou-vos, não só nestes
dias, mas desde o início dos vossos
dias. Chamou-nos a todos desde o
início da vida. Chamou-vos pelos
vossos nomes. Como ouvimos na
Palavra de Deus, Ele chamou-nos
pelo próprio nome. Chamados pelo
nome: tentai imaginar estas três



palavras escritas em letras grandes e,
em seguida, pensai que estão escritas
dentro de vós, nos vossos corações,
como que formando o título da vossa
vida, o sentido daquilo que sois. Tu
foste chamado pelo teu nome: tu…
além, tu… ali, tu… aqui, e também eu,
todos nós fomos chamados pelo
próprio nome. Não fomos chamados
automaticamente, fomos chamados
pelo nome. Pensemos nisto: Jesus
chamou-me pelo meu nome. São
palavras escritas no coração;
pensemos, pois, que estão escritas
dentro de cada um de nós, nos nossos
corações, e formam uma espécie de
título para a tua vida, o sentido do
que és, o sentido daquilo que cada
um é. Foste chamado pelo teu nome.
Nenhum de nós é cristão por acaso,
todos fomos chamados pelo nosso
nome. Ao princípio da teia da vida,
ainda antes dos talentos que
possuímos, antes das sombras, das
feridas que trazemos dentro de nós,
recebemos um chamamento. Fomos



chamados, porquê? Porque amados.
Fomos chamados, porque somos
amados. É belo! Aos olhos de Deus
somos filhos preciosos, que Ele cada
dia chama para abraçar, para
encorajar; para fazer de cada um de
nós uma obra-prima única, original.
Cada um de nós é único e original, e
não chegamos sequer a vislumbrar a
beleza de tudo isto.

Queridos jovens, nesta Jornada
Mundial da Juventude, ajudemo-nos
mutuamente a reconhecer esta
realidade; sejam estes dias ecos
vibrantes da chamada amorosa de
Deus, porque somos preciosos a seus
olhos, apesar do que às vezes os
nossos olhos veem; é que às vezes os
nossos olhos estão enevoados pela
negatividade e ofuscados por tantas
distrações. Sejam dias em que o meu
nome, o teu nome, através de irmãos
e irmãs de muitas línguas, de muitas
nações (vimos tantas bandeiras) que
o pronunciam com amizade, ressoe



como uma notícia única na história,
porque único é o pulsar do coração
de Deus por ti. Sejam dias para fixar
no coração que somos amados como
somos. Não como gostaríamos de ser,
mas como somos agora. E este é o
ponto de partida da JMJ, mas
sobretudo o ponto de partida da
vida. Jovens moços e moças, somos
amados como somos, sem
maquilhagem. Compreendeis isto?

E cada um de nós é chamado pelo
nome. Não se trata de um simples
modo de dizer, é Palavra de Deus (cf. 
Is 43, 1; 2 Tm 1, 9). Amigo, amiga, se
Deus te chama pelo nome significa
que, para Ele, nenhum de nós é um
número; mas é um rosto, é uma cara,
é um coração. Quero que cada um de
vós note uma coisa: muitos, hoje,
sabem o teu nome, mas não te
chamam pelo nome. Com efeito, o
teu nome é conhecido, aparece nas
redes sociais, é processado por
algoritmos que lhe associam gostos e



preferências. Mas tudo isso não
interpela a tua singularidade, mas a
tua utilidade para pesquisas de
mercado. Quantos lobos se escondem
por trás de sorrisos de falsa bondade,
dizendo que conhecem quem és, mas
sem te querer bem, insinuando que
creem em ti e prometendo que serás
alguém, para depois te deixarem
sozinho, quando já não lhes fores
útil. E estas são as ilusões do mundo
virtual e devemos estar atentos para
não nos deixarmos enganar, porque
muitas realidades que hoje nos
atraem e prometem felicidade,
mostram-se depois pelo que são:
coisas vãs, bolas de sabão, coisas
supérfluas, coisas inúteis e que
deixam o vazio interior. Digo-vos
uma coisa: Jesus não é assim, não é
assim! Ele confia em ti, confia em
cada um de vós, em cada um de nós,
porque Jesus interessa-Se por cada
um de nós; cada um de vós é
importante para Ele. Assim é Jesus.



E é por isso que nós, sua Igreja,
somos a comunidade dos que são
chamados; não somos a comunidade
dos melhores, não! Somos todos
pecadores, mas somos chamados
assim como somos. Pensemos um
pouco nisto, em nosso coração:
somos chamados como somos, com
os problemas que temos, com as
limitações que temos, com a nossa
alegria transbordante, com a nossa
vontade de sermos melhores, com a
nossa vontade de vencer. Somos
chamados como somos. Pensai nisto:
Jesus chama-me como eu sou, não
como eu gostaria de ser. Somos
comunidade de irmãos e irmãs de
Jesus, filhos e filhas do mesmo Pai.

Amigos, quero ser claro convosco,
que sois alérgicos à falsidade e às
palavras vazias: na Igreja há espaço
para todos. Para todos. Na Igreja,
ninguém é de sobra. Nenhum está a
mais. Há espaço para todos. Assim
como somos. Todos. Jesus di-lo



claramente. Quando manda os
apóstolos chamar para o banquete
daquele senhor que o preparara, diz:
«Ide e trazei todos», jovens e idosos,
sãos, doentes, justos e pecadores.
Todos, todos, todos! Na Igreja, há
lugar para todos. «Padre, mas para
mim que sou um desgraçado, que sou
uma desgraçada, também há lugar?»
Há espaço para todos! Todos juntos…
Peço a cada um que, na própria
língua, repita comigo: «Todos, todos,
todos». Não se ouve; outra vez!
«Todos, todos, todos». E esta é a
Igreja, a Mãe de todos. Há lugar para
todos. O Senhor não aponta o dedo,
mas abre os braços. É curioso! O
Senhor não sabe fazer isto [aponta
com o dedo em riste], mas isto sim
[faz o gesto de abraçar]. Abraça a
todos. No-lo mostra Jesus na cruz,
onde abriu completamente os braços
para ser crucificado e morrer por
nós.



Jesus nunca fecha a porta, nunca.
Mas convida-te a entrar: «entra e
vê!» Jesus recebe, Jesus acolhe.
Nestes dias cada um de nós transmite
a linguagem do amor de Jesus. Deus
te ama, Deus te chama. Que belo é
isto! Deus ama-me, Deus chama-me.
Quer que eu esteja perto d’Ele.

Nesta tarde, vós também me fizestes
perguntas, muitas perguntas. Nunca
vos canseis de perguntar… Perguntar,
é bom; aliás muitas vezes é melhor
que dar respostas, porque quem
pergunta permanece «inquieto» e a 
inquietude é o melhor remédio contra
a rotina, que às vezes se torna uma
espécie de normalidade que
anestesia a alma. Cada um de nós
traz dentro os próprios
interrogativos. Levemos estas
questões connosco e ponhamo-las no
diálogo comum entre nós. Ponhamo-
las quando rezamos diante de Deus.
Com o transcorrer da vida, essas
perguntas vão tendo resposta; só nos



resta esperar. E uma coisa muito
interessante: o amor de Deus
surpreende-nos. Não está
programado. O amor de Deus vem de
surpresa. Surpreende sempre.
Sempre nos mantém alerta e
surpreende.

Queridos jovens moços e moças,
convido-vos a pensar nesta coisa
maravilhosa: Deus ama-nos! Deus
ama-nos como somos, não como
gostaríamos de ser ou como a
sociedade queria que fôssemos.
Como somos! Chama-nos com os
defeitos que temos, com as limitações
que temos e com a vontade que
temos de avançar na vida. Deus
chama-nos assim. Confiai, porque
Deus é Pai e um Pai que nos quer
bem, um Pai que nos ama. Isto nem
sempre é muito fácil. Mas podemos
contar com uma grande ajuda: a da
Mãe do Senhor. Ela também é nossa
Mãe. Maria é nossa Mãe.



E é tudo o que vos queria dizer. Não
tenhais medo, tende coragem,
continuai para diante, sabendo que,
por «amortizador» das dificuldades,
temos o amor que Deus nos tem.
Deus ama-nos. Digamo-lo todos
juntos: «Deus ama-nos». Mais alto,
não consigo ouvir [repetem]. Aqui
não se ouve [repetem] Obrigado.
Adeus.

Sexta-feira, 4 de agosto de 2023

CONFISSÃO DE ALGUNS JOVENS
DA JMJ, na Cidade da Alegria
(Praça do Império - Jardim Vasco
da Gama)



ENCONTRO COM OS
REPRESENTANTES DE ALGUNS
CENTROS DE ASSISTÊNCIA SOCIO-
CARITATIVA, no Centro Paroquial
de Serafina

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

Agradeço ao pároco as suas palavras,
e saúdo a todos os presentes, em
particular aos amigos do Centro
Paroquial da Serafina, da Casa
Família Ajuda de Berço e da
Associação Acreditar. E agradeço as
vossas palavras que ilustraram o
trabalho que aqui se faz. Obrigado! É
bom estarmos aqui juntos no
contexto da Jornada Mundial da
Juventude, enquanto olhamos para a
Virgem que Se levanta para ir ajudar.
De facto, a caridade é a origem e a
meta do caminho cristão, e a vossa
presença, realidade concreta de
«amor em ação», ajuda-nos a não
esquecer a rota, o sentido daquilo
que sempre estamos a fazer.



Obrigado pelos vossos testemunhos,
dos quais quero destacar três
aspetos: fazer juntos o bem, agir no
concreto e estar próximo dos mais
frágeis. Por outras palavras, fazer o
bem juntos, agir concretamente, isto
é, não só com ideias mas
concretamente, estar perto dos mais
frágeis.

Primeiro, fazer juntos o bem.
«Juntos» é a palavra-chave, que foi
repetida muitas vezes nas
intervenções. Viver, ajudar e amar
juntos: jovens e adultos, sãos e
doentes… juntos. O João disse-nos
uma coisa importante: é preciso não
se deixar «definir» pela doença, mas
fazer dela parte viva do contributo
que prestamos ao conjunto da
comunidade. É verdade! Não
devemos deixar-nos «definir» pela
doença ou pelos problemas, porque
não somos uma doença, não somos
um problema. Cada um de nós é um
presente, é um dom único, com os



seus limites mas um dom precioso e
sagrado para Deus, para a
comunidade cristã e para a
comunidade humana. E, assim como
somos, enriquecemos o conjunto e
deixamo-nos enriquecer pelo
conjunto!

Segundo, agir no concreto. Também
isto é importante. Como nos
recordou o padre Francisco,
inspirando-se em São João XXIII, a
Igreja «não é um museu de
arqueologia – alguns imaginam-na
assim, mas não o é –; a Igreja é o
antigo fontanário da aldeia que
fornece água à geração de hoje» (São
João XXIII, Homilia depois da Missa
eslavo-bizantina, 13/XI/1960) como às
futuras gerações. O fontanário serve
para matar a sede das pessoas que
chegam com o peso da viagem ou da
vida, na sua dimensão concreta. Por
conseguinte é necessária
concretização, atenção ao «aqui e
agora», como aliás já fazeis com o



cuidado dos pormenores e sentido
prático, belas virtudes típicas do
povo português.

Quando não se perde tempo a
lamentar-se da realidade, mas se tem
a preocupação de ir ao encontro das
carências concretas, com alegria e
confiança na Providência, acontecem
coisas maravilhosas. Assim o
testemunha a vossa história: do
encontro com o olhar de um idoso na
rua, nasce um centro de caridade «de
todo o respeito», como este em que
nos encontramos; de um desafio
moral e social qual é a «campanha
pela vida», nasce uma associação que
ajuda grávidas e sua família,
crianças, adolescentes e jovens em
dificuldade, para encontrarem um
projeto de vida seguro, como nos
contou Sandra; da experiência da
doença nasce uma comunidade de
apoio a quem luta contra o cancro,
especialmente crianças, de modo que
«os progressos no tratamento e a



melhor qualidade de vida se tornem
realidade para eles», como nos disse
o João. Obrigado pelo que fazeis!
Continuai com mansidão e gentileza
a deixar-vos interpelar pela
realidade, com as suas pobrezas
antigas e novas, e a responder de
forma concreta, com criatividade e
coragem.

O terceiro aspeto: estar próximo dos
mais frágeis. Todos somos frágeis e
necessitados, mas o olhar feito de
compaixão, próprio do Evangelho,
leva-nos a ver as necessidades de
quem mais precisa. Leva-nos a servir
os pobres, os prediletos de Deus que
Se fez pobre por nós (cf. 2 Cor 8, 9):
os excluídos, os marginalizados, os
descartados, os humildes, os
indefesos. São eles o tesouro da
Igreja, são os preferidos de Deus! E
recordemo-nos sempre de não
estabelecer diferenças entre eles; de
facto, para um cristão, não há
preferências face a quem,



necessitado, bate à nossa porta:
compatriotas ou estrangeiros,
pertencentes a este ou àquele grupo,
jovens ou idosos, simpáticos ou
antipáticos...

A propósito de caridade, quero agora
contar-vos uma história,
especialmente a vós, crianças, que
talvez não conheçais. É a história
real dum jovem português que viveu
há muito tempo. Chamava-se João
Cidade e habitava em Montemor-o-
Novo. Sonhava com uma vida
aventureira; por isso, adolescente
ainda, partiu de casa à procura da
felicidade. Achou-a depois de vários
anos e muitas aventuras, quando
encontrou Jesus. E ficou tão contente
com a descoberta que até decidiu
mudar o nome, chamando-se a partir
de então, não João Cidade, mas João
de Deus. E fez uma coisa ousada: foi
pela cidade e começou a pedir
esmola pelas ruas, dizendo às
pessoas: «Fazei bem, irmãos, a vós



mesmos!» Compreendeis? Pedia a
esmola, mas dizia a quantos lha
davam que, ajudando-o a ele, na
realidade estavam a ajudar
primariamente a si próprios! Ou seja,
explicava que os gestos de amor são
um dom primariamente para quem
os cumpre, antes mesmo de o serem
para quem os recebe; porque tudo o
que se acumula para si mesmo
perder-se-á, enquanto aquilo que se
dá por amor nunca se desperdiça,
mas será o nosso tesouro no céu.

Por isso dizia: «Fazei bem, irmãos, a
vós mesmos!» Porém o amor não
torna felizes só no céu, mas já aqui
na terra, porque dilata o coração e
permite abraçar o sentido da vida. Se
queremos ser verdadeiramente
felizes, aprendamos a transformar
tudo em amor, oferecendo aos outros
o nosso trabalho e o nosso tempo,
dizendo palavras edificantes e
realizando boas ações, mesmo com
um sorriso, com um abraço, com a



escuta, com o olhar. Queridos
adolescentes, irmãos e irmãs,
vivamos assim! Todos podemos fazê-
lo e disto mesmo todos precisamos,
aqui e em qualquer lugar do mundo.

Sabeis o que aconteceu depois a
João? Não o entenderam! Pensavam
que estava maluco e fecharam-no
num manicómio. Mas ele não se
desmoralizou, porque o amor não se
arrende e quem segue Jesus não
perde a paz nem se põe a lamentar a
sua sorte. E foi precisamente lá, no
manicómio, carregando a cruz, que
chegou a inspiração de Deus. João
deu-se conta de quanto aqueles
doentes precisavam de ajuda e,
quando finalmente o deixaram sair,
depois de alguns meses, começou a
cuidar deles com outros
companheiros, fundando uma
Ordem Religiosa: os Irmãos
Hospitaleiros. Alguns, porém,
começaram a designá-los doutro
modo, ou seja, com as palavras «fazei



bem, irmãos…» que aquele jovem ia
repetindo a todos. Assim são
chamados em Roma: Fatebenefratelli.
É um belo nome, e um ensinamento
importante! Ajudar os outros é um
dom para si próprio e faz bem a
todos. É verdade! Amar é um dom
para todos! Recordemo-nos: o amor é
um presente para todos! Vamos
repetir juntos: «o amor é um
presente para todos»!

Amemo-nos assim! Continuai a fazer
da vida um presente de amor e de
alegria. Fico-vos grato e recomendo a
todos, mas especialmente às
crianças: continuai a rezar por mim.
Obrigado!

* * *

Palavras improvisadas

Há muitas coisas que gostaria de vos
dizer agora, mas os meus
«holofotes» [os olhos] – acontece –
não estão a funcionar como deviam e



não consigo ler bem. Por isso
entrego-vos o discurso para o
publicardes depois. Não se pode
forçar a vista e ler mal.

Quero deter-me apenas em algo que
não está escrito, mas está no espírito
do encontro: a concretização. Não
existe amor abstrato; não existe! O
amor platónico vive em órbita, não
está na realidade. Real é o amor
concreto, aquele em que se sujam as
mãos. Cada um de nós pode
perguntar-se: o amor que sinto por
todos aqueles que estão aqui, o amor
que sinto pelos outros, é concreto ou
abstrato? Depois de estenderes a mão
a uma pessoa necessitada, a um
doente, a um marginalizado… fazes
logo assim [esfrega a mão na roupa]
para não te contagiar? Enoja-me a
pobreza, a pobreza dos outros?
Procuro sempre a vida «destilada», a
vida que existe na minha fantasia,
não na realidade? Quantas vidas
destiladas, inúteis que passam sem



deixar uma marca, porque tais vidas
não têm peso!

E aqui temos uma realidade que
deixa uma marca, uma realidade de
muitos anos, tantos anos, que vai
deixando uma marca que serve de
inspiração para os outros. Não
poderia haver uma Jornada Mundial
da Juventude sem ter em conta esta
realidade. Porque também isto é
juventude, no sentido de que vós
gerais continuamente vida nova.
Com a vossa conduta, o vosso
empenho, as vossas mãos sujas por
tocarem a realidade da miséria dos
outros, estais a gerar inspiração,
estais a gerar vida. Obrigado por
isso! Agradeço-vos de todo o coração.
Continuai para diante e não
desanimeis! E se desanimardes,
bebei um copo de água e segui para a
frente!



VIA-SACRA COM OS JOVENS, na
Colina do Encontro (Parque
Eduardo VII)

Queridos irmãos e irmãs, boa tarde!

Hoje, caminhareis com Jesus. Jesus é
o Caminho e nós caminharemos com
Ele, porque Ele caminha. Quando
estava entre nós, Jesus caminhou:
caminhou, curando os doentes,
prestando assistência aos pobres,
fazendo justiça; caminhou pregando,
ensinando-nos. Jesus caminha, mas o
caminho que temos mais gravado no
nosso coração é o caminho do
Calvário, o caminho da Cruz. E hoje
vós, nós (eu também), rezando,
seguiremos novamente o caminho da
Cruz. Contemplaremos Jesus que
passa e caminharemos com Ele. O
caminho de Jesus é Deus que sai de Si
mesmo; sai de Si mesmo para
caminhar entre nós. É aquilo que
ouvimos tantas vezes na Missa: «O
Verbo fez-Se carne e caminhou entre



nós». Lembrais-vos? O Verbo fez-Se
homem e caminhou entre nós. E fá-lo
por amor; faz isso por amor. E a Cruz
que acompanha cada Jornada
Mundial da Juventude é o ícone, é a
figura deste caminho. A Cruz é o
sentido maior do maior amor,
daquele amor com que Jesus quer
abraçar a nossa vida. A nossa? Sim! A
tua vida, a daquele, a daqueloutro, a
de cada um de nós. Jesus caminha
por mim. Temos de o dizer a todos.
Jesus empreende este caminho por
mim, para dar a sua vida por mim. E
ninguém tem maior amor de quem
dá vida pelos seus amigos, daquele
que dá a vida pelos outros. Não vos
esqueçais disto: ninguém tem maior
amor de quem dá a vida. Assim o
ensinou Jesus. Por isso, quando
contemplamos o Crucificado,
naquela condição tão dolorosa, tão
dura, vemos a beleza do Amor que
dá a sua vida por cada um de nós.



Uma pessoa de grande fé dizia uma
frase que me tocou muito: «Senhor,
pela vossa inefável agonia, posso crer
no amor». Sim, Senhor, pela vossa
inefável agonia, posso crer no amor.
E Jesus caminha, mas anela por
qualquer coisa, espera a nossa
companhia, aguarda o nosso olhar...
Como hei de dizer? Espera abrir as
janelas da minha alma, da tua alma,
da alma de cada um de nós. Como
são feias as almas fechadas, que
semeiam dentro, sorriem dentro!
Mas isto não tem sentido. Jesus
caminha e espera com o seu amor,
espera com a sua ternura, para nos
dar consolação, enxugar as nossas
lágrimas.

Agora faço-vos uma pergunta, mas
não deveis responder em voz alta;
cada um responda dentro de si
mesmo. Choro eu de vez em quando?
Há coisas na vida que me fazem
chorar? Todos nós na vida já
choramos, e continuamos ainda a



chorar. Nesses momentos, Jesus está
connosco. Ele chora connosco,
porque nos acompanha na
obscuridade que nos faz chorar.

Façamos um pouco de silêncio, e
cada um diga a Jesus por que chora
na vida. Cada um de nós diga-o para
si mesmo agora, em silêncio.

(Momento de silêncio)

Com a sua ternura, Jesus enxuga as
nossas lágrimas escondidas. Jesus
espera cumular, com a sua
proximidade, a nossa solidão. Como
são tristes os momentos de solidão!
Neles está Jesus, Ele quer preencher
tal solidão. Jesus quer preencher o
nosso medo, o teu medo, o meu
medo… esses medos obscuros quer
preenchê-los com a sua consolação.
Ele espera impelir-nos a abraçar o
risco de amar. Porque, como sabeis
(sabei-lo melhor do que eu), amar é
arriscado. É preciso correr o risco de
amar. É um risco, mas vale a pena



corrê-lo; nisso, acompanha-nos Jesus.
Sempre nos acompanha, sempre
caminha; durante a vida, sempre está
junto de nós.

Não quero acrescentar mais nada.
Hoje faremos o caminho com Ele, o
caminho do seu sofrimento, o
caminho das nossas ansiedades, o
caminho das nossas solidões.

Agora, durante uns momentos,
façamos silêncio e cada um de nós
pense no próprio sofrimento, pense
na própria ansiedade, pense nas
próprias misérias. Não tenhais medo,
pensai nisso e pensai também no
desejo de que a alma volte a sorrir.

(Momento de silêncio)

E Jesus caminha para a Cruz, morre
na Cruz, para que a nossa alma possa
sorrir. Amen.



Sábado, 5 de agosto de 2023

RECITAÇÃO DO TERÇO COM OS
JOVENS DOENTES, na Capelinha
das Aparições do Santuário de
Nossa Senhora de Fátima

Queridas irmãs e irmãos, bom dia!

Obrigado, D. José Ornelas, pelas suas
palavras e, a vós todos, obrigado pela
presença e a oração. Rezámos o
terço, uma oração muito bela e vital;
vital, porque nos põe em contacto
com a vida de Jesus e de Maria. E
meditámos os mistérios da alegria,
que nos lembram que a Igreja não
pode ser senão a casa da alegria. A
Capelinha onde nos encontramos
constitui uma bela imagem da Igreja:
acolhedora, sem portas. A Igreja não
tem portas, para que todos possam
entrar. E aqui podemos insistir
também no facto que todos podem
entrar, porque esta é a casa da Mãe, e
uma mãe tem sempre o coração
aberto para todos os seus filhos,



todos, todos, todos, sem excluir
nenhum.

Estamos aqui, sob o olhar materno
de Maria, estamos aqui como Igreja,
Igreja mãe. A peregrinação é
precisamente uma caraterística
mariana, porque a primeira a fazer
uma peregrinação, depois da
anunciação de Jesus, foi Maria. Logo
que soube que sua prima se
encontrava grávida – esta estava já
em idade avançada –, Maria saiu
correndo. Traduzindo um pouco
livremente a expressão do Evangelho
«dirigiu-se à pressa», diríamos que
«Ela saiu correndo»; saiu correndo
levada pelo desejo de ajudar, de estar
presente.

Temos muitos títulos de Maria, mas,
se pensarmos bem, há mais este que
também poderíamos dizer: a Virgem
«que sai correndo», sempre que há
um problema; sempre que A
invocamos, Ela não demora a vir; é



solícita. Nossa Senhora solícita:
gostais assim? Digamo-lo todos
juntos: «Nossa Senhora solícita».
Apressa-Se, para estar perto de nós,
apressa-Se porque é Mãe. Em
português, dizemos «apressada» –
observa-me D. Ornelas. «Nossa
Senhora apressada»! E é assim que
acompanha a vida de Jesus; e não Se
esconde depois da Ressurreição,
acompanha os discípulos à espera do
Espírito Santo; e acompanha a Igreja
que começa a crescer depois do
Pentecostes. Nossa Senhora que Se
mostra solícita e Nossa Senhora que
acompanha. Acompanha sempre.
Nunca é protagonista. O gesto com
que Maria Mãe acolhe é duplo:
primeiro acolhe e depois aponta para
Jesus. Maria, na sua vida, não faz
senão indicar Jesus: «Fazei o que Ele
vos disser». Segui Jesus.

Pensemos que estes são os dois gestos
de Maria: acolhe-nos a todos e indica
Jesus. E fá-lo com solicitude,



apressada. Nossa Senhora solícita,
que nos acolhe a todos e nos indica
Jesus. Lembremo-nos disto, sempre
que aqui viermos. Aqui Maria
tornou-Se presente dum modo
especial, para que a incredulidade de
tantos corações se abrisse a Jesus.
Com a sua presença, indica-nos Jesus,
sempre nos aponta Jesus. E hoje está
aqui entre nós; Ela está sempre entre
nós, mas hoje sentimo-La muito mais
próxima. Maria solícita.

Amigos, Jesus ama-nos até ao ponto
de Se identificar connosco e pede-nos
para colaborar com Ele. E Maria
indica-nos isto mesmo que Jesus nos
pede: caminhar na vida colaborando
com Ele. Gostaria que hoje
olhássemos para a imagem de Maria,
e cada um se interrogasse: Que me
diz Maria como Mãe? O que é que me
está a indicar? Indica-nos Jesus; às
vezes indica também alguma
coisinha no coração que não regula
bem, mas sempre indica. «Mãe, o que



é que me estás a indicar?» Façamos
um breve momento de silêncio e
cada um diga em seu coração: «Mãe,
o que é que me estás a indicar? O que
há na minha vida que Te preocupa?
O que há na minha vida que Te
entristece? O que há na minha vida
que Te chama a atenção? Indica-mo!»
E Ela indica o coração, para que Jesus
venha até ele. E assim como nos
indica Jesus, a Jesus indica o coração
de cada um de nós.

Queridos irmãos, sintamos hoje a
presença de Maria Mãe; a Mãe que
não cessa de dizer: «Fazei o que Jesus
vos disser»; indica-nos Jesus. Mas
também a Mãe que diz a Jesus: «Faz o
que estes Te estão a pedir». Esta
assim é Maria. Esta é a nossa Mãe,
Nossa Senhora solícita em estar perto
de nós. Que Ela nos abençoe a todos!
Amen.



VIGÍLIA COM OS JOVENS, no Campo
da Graça (Parque Tejo)

Queridos irmãos e irmãs, boa noite!

Dá-me tanta alegria ver-vos!
Obrigado por terdes viajado, por
terdes caminhado e obrigado por
estardes aqui! Estou a pensar que
também a Virgem Maria teve de
viajar para ver Isabel: «Levantou-Se
e partiu apressadamente» (Lc 1, 39).
Poderíamos perguntar-nos: Mas
porque é que Maria Se levanta e vai
apressadamente ter com a prima?
Certamente porque acaba de saber
que a prima está grávida; mas
também Ela está. Então por que foi,
se ninguém Lho pedira? Maria
realiza um gesto não solicitado e sem
ser obrigada; Maria vai porque ama e
«quem ama voa, corre feliz» (A
Imitação de Cristo, III, 5). Isto é o que
o amor nos faz.

A alegria de Maria é dupla: acabara
de receber o anúncio do anjo de que



acolheria n’Ela o Redentor e também
a notícia de que a prima estava
grávida. Interessante! Em vez de
pensar em Si mesma, pensa na outra.
Porquê? Porque a alegria é
missionária, a alegria não é para
ficar numa pessoa, mas para levar
alguma coisa. Pergunto: vós, que
estais aqui, que viestes para vos
encontrar, para encontrar a
mensagem de Cristo, encontrar o
sentido bom na vida… Isto, ides
guardá-lo para vós ou levá-lo-eis aos
outros? Que pensais fazer? Não ouço!
(...) É para o levar aos outros, porque
a alegria é missionária. Repitamos
isto todos juntos: «a alegria é
missionária». Concluindo, eu levo
esta alegria aos outros.

Mas esta alegria que temos, houve
outros que nos prepararam para a
receber. Agora olhemos em
retrospetiva tudo o que recebemos;
tudo isso predispôs o nosso coração
para a alegria. Todos nós, se



olharmos para trás, veremos pessoas
que foram um raio de luz na nossa
vida: pais, avós, amigos, sacerdotes,
religiosos, catequistas, animadores,
professores… São como que as raízes
da nossa alegria. Façamos agora um
momento de silêncio, e cada qual
pense nas pessoas que nos deram
algo na vida, naqueles que são como
que as raízes da alegria.

[momento de silêncio]

Encontrastes alguém? Encontrastes
rostos, histórias? A alegria que nos
veio de tais raízes é a que devemos
dar, porque nós temos raízes de
alegria e, simultaneamente, podemos
ser raízes de alegria para os outros.
Não se trata de levar uma alegria
passageira, uma alegria
momentânea, mas uma alegria que
cria raízes. Uma pergunta: como
podemos tornar-nos raízes de
alegria?



A alegria não está fechada na
biblioteca – embora seja necessário
estudar –, encontra-se noutra parte.
Não está guardada à chave. A alegria,
é preciso procurá-la, é preciso
descobri-la. É preciso descobri-la no
diálogo com os outros, onde devemos
dar as raízes de alegria que
recebemos. Por vezes, isto cansa.
Faço-vos uma pergunta: às vezes
cansais-vos? Pensai no que acontece,
quando uma pessoa está cansada:
não tem vontade de fazer nada e,
como se costuma dizer, atira-se por
terra. Não tem vontade de continuar;
então desiste, deixa de caminhar e
cai. Pensai numa pessoa que caia na
vida, tenha um fracasso, cometa
erros mesmo graves, sérios: achais
que a sua vida acabou? Não! O que é
preciso fazer? Levantar-se! Como
recordação, quero deixar-vos o caso
dos alpinistas, que gostam de escalar
as montanhas; eles têm uma canção
linda, onde se diz: «Na arte de subir a



montanha, o que conta não é não
cair, mas não ficar caído». Está certo!

Quem fica caído, a sua vida já
«passou à reforma», está encerrada!
Fechou-se à esperança, fechou-se aos
anseios, fica por terra. E quando
virmos alguém, um amigo nosso, que
caiu, que devemos fazer? Levantá-lo.
Reparai, quando alguém tem de
levantar ou ajudar uma pessoa a
levantar-se, que gesto faz? Olha-a de
cima para baixo. Trata-se da única
ocasião, do único momento em que é
lícito olhar uma pessoa de cima para
baixo: quando queremos ajudá-la a
levantar-se. Quantas vezes vemos
pessoas que nos olham sobranceiras,
por cima do ombro, de cima para
baixo! É triste. O único modo, a única
situação em que é lícito olhar de
cima para baixo uma pessoa é (dizei-
o vós... forte!) para a ajudar a
levantar-se.



Pois bem! O segredo do caminho está
um pouco nisto: na constância em
caminhar. Na vida, para se conseguir
algo, é preciso treinar a caminhar. Às
vezes não temos vontade de
caminhar, não temos vontade de nos
esforçar; copiamos os exames,
porque não temos vontade de
estudar e não chegamos ao resultado
desejado. Não sei se algum de vós
gosta de futebol… Eu gosto. Por trás
dum golo, que temos? Muito treino.
Por trás dum resultado, que há?
Muito treino. E, na vida, nem sempre
se pode fazer o que apetece, mas
aquilo que nos leva a realizar a
vocação que temos dentro de nós…
Cada um tem a sua vocação. É
preciso caminhar. E, se cair, levanto-
me ou haja alguém que ajude a pôr-
me de pé. Não ficar caído; e treinar-
me, treinar-me a caminhar. E tudo
isto é possível, não porque fizemos
um curso sobre o caminhar; não há
cursos que nos ensinem a caminhar
na vida! Isto aprendemo-lo dos pais,



aprendemo-lo dos avós, aprendemo-
lo dos amigos, ajudando-se
mutuamente. Na vida, aprende-se, e
isto é treino para caminhar.

Deixo-vos estas ideias. É preciso
caminhar e, no caso de cair, levantar-
se; caminhar com uma meta; treinar-
se todos os dias na vida. Na vida,
nada é de graça; tudo se paga. Só
uma coisa é gratuita: o amor de
Jesus! Assim, com este dom gratuito
que temos – o amor de Jesus – e com
a vontade de caminhar, caminhemos
na esperança, olhemos para as
nossas raízes e continuemos para
diante, sem medo. Não tenhais medo.
Obrigado! Adeus.

Domingo, 6 de agosto de 2023

SANTA MISSA PARA O DIA
MUNDIAL DA JUVENTUDE, no
Campo da Graça (Parque Tejo)



HOMILIA

«Senhor, é bom estarmos aqui!» (Mt
17, 4). Estas palavras que o apóstolo
Pedro disse a Jesus no monte da
Transfiguração, queremos fazê-las
também nossas depois destes dias
intensos. É bom tudo o que estamos a
experimentar com Jesus, aquilo que
vivemos juntos, e é bom como
rezámos, com tanta alegria do
coração. Mas perguntamo-nos: Que
levamos connosco ao regressar à
vida quotidiana?

Quero responder a esta pergunta
com três verbos: resplandecer, ouvir, 
não temer, seguindo o Evangelho que
ouvimos. Que levamos connosco?
Respondo com três palavras: 
resplandecer, ouvir e não temer.

A primeira: resplandecer. Jesus
transfigura-Se. Diz o Evangelho: «o
seu rosto resplandeceu como o
sol» (Mt 17, 2). Recentemente tinha
anunciado a sua paixão e morte de



cruz, esfrangalhando assim a
imagem dum Messias poderoso,
mundano, e dececionando as
expectativas dos discípulos. Ora, para
os ajudar a acolher o projeto de amor
de Deus a respeito de cada um de
nós, Jesus toma consigo três deles –
Pedro, Tiago e João –, condu-los ao
alto dum monte e transfigura-Se. E
este «banho de luz» prepara-os para
a noite da paixão.

Amigos, jovens queridos, também
nós hoje precisamos de um pouco de
luz, um lampejo de luz que forneça
esperança para enfrentar tantas
obscuridades que nos assaltam na
vida, tantas derrotas quotidianas,
para as enfrentar com a luz da
ressurreição de Jesus. Porque Ele é a
luz sem ocaso, a luz que brilha
mesmo durante a noite. Diz o
sacerdote Esdras: «O nosso Deus quis
fazer brilhar os nossos olhos» (Esd 9,
8). O nosso Deus ilumina. Ilumina o
nosso olhar, ilumina o nosso coração,



ilumina a nossa mente, ilumina o
nosso desejo de fazer algo na vida.
Sempre com a luz do Senhor.

Mas quero dizer-vos que não ficamos
luminosos, colocando-nos sob os
holofotes; antes pelo contrário, isso
encandeia-nos, não nos torna
luminosos. Não ficamos luminosos,
quando exibimos uma imagem
perfeita, em ordem, bem acabada,
não; nem mesmo se nos sentimos
fortes e bem-sucedidos: fortes e bem-
sucedidos, mas não luminosos.
Tornamo-nos luminosos,
resplandecemos quando, tendo
acolhido Jesus, aprendemos a amar
como Ele. Amar como Jesus: isto
torna-nos luminosos, isto leva-nos a
fazer obras de amor. Não te deixes
enganar, minha amiga, meu amigo!
Tornar-te-ás luz no dia em que
fizeres obras de amor. Ao contrário
quando, em vez de fazer obras de
amor aos outros, só pensas em ti



mesmo como um egoísta, então a luz
apaga-se.

O segundo verbo é ouvir. No monte,
uma nuvem luminosa cobre os
discípulos. E desta nuvem fala o Pai.
E que diz? «Escutai-O»! «Este é o meu
Filho predileto, escutai-O» (Mt 17, 5).
E é tudo… Tudo aquilo que se deve
fazer na vida, está nesta palavra: 
escutai-O. Escutar Jesus. Todo o
segredo está aqui. Escuta o que te diz
Jesus. «Mas eu não sei o que Ele me
diz!» Pega no Evangelho e lê o que
diz Jesus, o que Ele diz ao teu
coração. Porque Ele tem palavras de
vida eterna para nós, revela que
Deus é Pai, Deus é amor. Ele aponta-
nos o caminho do amor. Escuta Jesus!
Porque nós, mesmo quando com boa
vontade nos embrenhamos por
caminhos que até parecem ser de
amor, em última análise não passam
de egoísmo mascarado de amor.
Cuidado com os egoísmos
mascarados de amor! Escuta-O,



porque Jesus dir-te-á qual é o
caminho do amor. Escuta-O.

Resplandecer é a primeira palavra:
sede luminosos! A segunda: escutar,
para não se enganar no caminho! E
finalmente a terceira palavra: não ter
medo. Não tenhais medo. Uma
expressão que se repete muito na
Bíblia. Concretamente no Evangelho,
no momento da Transfiguração, as
últimas palavras que Jesus disse aos
discípulos foram estas: «Não tenhais
medo» (Mt 17, 7).

A vós, jovens, que vivestes esta
alegria (estava para dizer esta glória,
e de certo modo este nosso encontro
também é glória); a vós, que cultivais
sonhos grandes mas frequentemente
ofuscados pelo temor de que não se
realizem; a vós, que às vezes pensais
que não ides conseguir (por vezes
assalta-nos um pouco de
pessimismo); a vós, jovens, tentados
a desanimar neste tempo, a julgar-



vos talvez inadequados ou a
esconder a angústia mascarando-a
com um sorriso; a vós, jovens, que
quereis mudar o mundo (é um bem
que queirais mudar o mundo!) e que
quereis lutar pela justiça e a paz; a
vós, jovens, que investis na vida
esforço e imaginação, ficando porém
com a sensação de que não bastam; a
vós, jovens, de quem a Igreja e o
mundo têm necessidade como a terra
tem de chuva; a vós, jovens, que sois
o presente e o futuro… Sim,
precisamente a vós, jovens, é que
Jesus diz hoje: «Não tenhais medo»,
«não tenhais medo»! Num breve
momento de silêncio, cada um repita
para si mesmo, no próprio coração,
estas palavras: «Não tenhais medo».

Queridos jovens, gostaria de poder
fixar cada um de vós nos olhos e
dizer: Não temas, não tenhas medo!
Mais, tenho uma coisa belíssima para
vos dizer: já não sou eu, mas é o
próprio Jesus que vos fixa agora. Ele



que vos conhece, conhece o coração
de cada um de vós, conhece a vida de
cada um de vós, conhece as alegrias,
conhece as tristezas, os sucessos e os
fracassos, conhece o vosso coração. E
hoje aqui em Lisboa, nesta Jornada
Mundial da Juventude, Ele diz-vos:
«Não temais, não temais! Coragem,
não tenhais medo!»

ANGELUS

Queridos irmãos e irmãs,

Uma palavra ressoou muitas vezes
nestes dias: “grazie”, ou seja,
«obrigado». É belo aquilo que acaba
de nos dizer o Patriarca de Lisboa:
que «obrigado» não expressa só a
gratidão pelo que se recebeu, mas
também o desejo de corresponder ao
bem. Quanto bem recebemos todos
nós neste evento de graça! E agora o
Senhor faz-nos sentir a necessidade
de o partilhar também com os outros,
dando alegremente testemunho do



dom gratuito de Deus, do bem que
Ele colocou nos nossos corações.

Mas, antes de nos despedirmos,
quero também eu dizer «obrigado».
Digo-o, em primeiro lugar, ao
Cardeal Clemente e, nele, à Igreja e a
todo o povo português: obrigado!
Obrigado ao Senhor Presidente, que
nos acompanhou nos eventos destes
dias; obrigado às instituições
nacionais e locais pelo apoio e
assistência prestados; obrigado aos
Bispos, sacerdotes, pessoas
consagradas e leigos. E obrigado a ti,
Lisboa, que permanecerás na
memória destes jovens como «casa
de fraternidade» e «cidade dos
sonhos». Exprimo também a minha
gratidão ao Cardeal Farrell – que
rejuvenesceu nestas Jornadas – e
àqueles que as prepararam, bem
como a quantos as acompanharam
com a oração. Obrigado aos
voluntários: para eles, este aplauso
saído do coração pelo seu grande



serviço! E um agradecimento
especial a quem velou pela JMJ a
partir do Alto, ou seja, aos Santos
patronos do evento e a um em
particular: João Paulo II, que deu
vida às Jornadas Mundiais da
Juventude.

E obrigado a todos vós, queridos
jovens! Deus vê inteiramente o bem
que sois; só Ele conhece o que
semeou nos vossos corações. Partis
daqui com o que Deus semeou no
coração, fazei-o crescer, guardai-o
com diligência. Queria fazer-vos uma
recomendação: mantende vivos, na
mente e no coração, os momentos
mais encantadores. Assim, quando
chegarem momentos de cansaço e
desânimo – que são inevitáveis – e,
quem sabe, a tentação de deixar de
caminhar ou de vos fechardes em
vós mesmos, podereis com a
memória reavivar as experiências e
a graça destes dias, porque – nunca o
esqueçais – esta é a realidade, isto é o



que vós sois: o santo Povo fiel de
Deus que caminha com a alegria do
Evangelho. Desejo também enviar
uma saudação aos jovens que não
puderam estar aqui, mas
participaram nas iniciativas
organizadas pelos seus países, pelas
Conferências Episcopais, pelas
dioceses; penso, por exemplo, nos
irmãos e irmãs subsarianos, reunidos
em Tânger. A todos, obrigado,
obrigado!

E de modo particular acompanhamos
com o afeto e a oração aqueles que
não puderam vir por causa de
conflitos e guerras. No mundo, há
muitas guerras, muitos conflitos.
Cingindo-me a este continente, sinto
grande tristeza pela querida Ucrânia,
que continua a sofrer tanto. Amigos,
permiti também que eu, já idoso,
partilhe convosco, jovens, um sonho
que trago no coração: o sonho da paz,
o sonho dos jovens que rezam pela
paz, vivem em paz e constroem um



futuro de paz. Através da oração do 
Angelus, coloquemos nas mãos de
Maria, Rainha da Paz, o futuro da
humanidade. E há um último
obrigado que gostaria de sublinhar
antes de concluir: Obrigado às nossas
raízes, aos nossos avós, que nos
transmitiram a fé, que nos
transmitiram o horizonte duma vida.
São as nossas raízes. E ao voltardes
para casa continuai, por favor, a
rezar pela paz. Vós sois um sinal de
paz para o mundo, um testemunho
de como as diferentes
nacionalidades, línguas e histórias
podem unir em vez de dividir. Vós
sois esperança dum mundo
diferente. Obrigado. Avante!

E chega enfim um momento que
todos esperam: o anúncio da
próxima etapa do caminho. Mas
antes de vos referir a sede da
quadragésima primeira Jornada
Mundial da Juventude, quero fazer-
vos um convite: marco encontro com



os jovens de todo o mundo no ano
2025, em Roma, para celebrarmos
juntos o Jubileu dos jovens! Lá vos
espero em 2025 para celebrarmos
juntos o Jubileu dos Jovens. A
próxima Jornada Mundial da
Juventude terá lugar na Ásia: será em
Seul na Coreia do Sul! E assim, da
fronteira ocidental da Europa,
passará no ano 2027 ao extremo
Oriente: é um belo sinal da
universalidade da Igreja e do sonho
de unidade do qual vós sois
testemunhas!

E por fim dirigimos um último
obrigado a duas pessoas especiais,
aos dois protagonistas principais
deste encontro. Estiveram aqui
connosco, e continuarão a estar
connosco; nunca perdem de vista as
nossas vidas, amam as nossas vidas
como mais ninguém o poderia fazer.
Obrigado a Ti, Senhor Jesus.
Obrigado a Ti, Maria, nossa Mãe. E
agora rezemos…



____________________________

[Palavras depois da oração do
Angelus]

Quero assegurar as minhas orações –
e façamo-lo todos juntos – também
pelas vítimas da trágica avalanche
ocorrida há dois dias na região de
Racha, na Geórgia. Sinto-me solidário
com os seus parentes. Que a Virgem
Santa os console, e sustente também
o trabalho das equipes de resgate. E
acompanho, estou unido ao meu
irmão o Patriarca Elias II.

ENCONTRO COM OS VOLUNTÁRIOS
DA JMJ, no Passeio Marítimo de
Algés

Queridos amigos, boa tarde! E
obrigado!



Obrigado ao Patriarca de Lisboa
pelas suas palavras, a D. Américo
Aguiar e a todos vós por terdes
trabalhado tanto e bem: tornastes
possível estes dias inesquecíveis!
Trabalhastes meses a fio, de forma
escondida, sem alarde nem
protagonismo, para que pudéssemos
encontrar-nos todos aqui a cantar
juntos: « Jesus vive e não nos deixa
sós: não mais deixaremos de amar».
E não só! Fostes um exemplo, porque
vos unistes para trabalhar em grupo.
Mais do que trabalho, o vosso foi um
serviço, obrigado!

Um serviço semelhante ao prestado
pela Virgem Maria, que «Se levantou
e partiu apressadamente» (Lc 1, 39)
para servir a prima Isabel, sentindo
urgência de partilhar a alegria no
serviço; partilhar a alegria e o
serviço, a alegria no serviço.
Pensemos em Zaqueu, que, para ver
Jesus, sobe a uma árvore e de lá
desceu apressadamente. Qualquer



coisa lhe tocara dentro, queria
encontrar Jesus e acolhê-Lo na casa
dele (cf. Lc 19, 6); pensemos nas
mulheres e nos discípulos que, na
Páscoa, correm do túmulo até ao
Cenáculo a fim de anunciar que
Cristo ressuscitou (cf. Jo 20, 1-18).
Quem ama não fica de braços
cruzados, quem ama serve, quem
ama corre para servir, corre
empenhado no serviço aos outros. E
vós correstes, e muito, nestes meses!
Eu pude ver-vos apenas nos
momentos finais, nestes dias, e
observei como dáveis resposta a
inúmeras necessidades, às vezes com
o cansaço impresso no rosto e outras
um pouco esmagados com as
urgências do momento, mas sempre
notei uma coisa: que tínheis os olhos
luminosos, luminosos pela alegria do
serviço. Obrigado!

Vós tornastes possível este encontro
mundial da juventude, fizestes
grandes coisas sem vos negar a



gestos pequeninos, como a garrafa de
água oferecida a um desconhecido. E
isto cria amizade. Correstes tanto,
mas não com aquela corrida
frenética e sem meta que às vezes
carateriza o nosso mundo. Vós
correstes doutra maneira: fizestes
uma corrida que leva a encontrar os
outros para os servir em nome de
Jesus. Vós viestes a Lisboa para servir
e não para ser servidos. Obrigado,
muito obrigado!

E agora quero eu servir-vos de
amplificador, para que ressoe mais
além tudo aquilo que nos disseram
os testemunhos, os testemunhos de
Clara, Francisco e Filipe. Os três
falaram-nos dum encontro especial
com Jesus. Lembraram-nos que o
encontro mais belo, o motor de todos
os outros, aquele que faz mesmo
caminhar, que faz a vida avançar, é o
encontro com Jesus. O encontro mais
importante da nossa vida. Renovar
dia a dia o encontro pessoal com



Jesus é o coração da vida cristã. E
deve ser renovado todos os dias para
manter vivo o desejo do mesmo não
só na cabeça, mas também no
coração. Experimentámos que um
pequeno «sim» a Jesus pode mudar a
vida; mas também o «sim» dito aos
outros nos faz bem, quando tem em
vista o serviço. No momento do
cansaço, retomastes coragem e
continuastes para diante dizendo
«sim» prontos a servir os outros.
Obrigado por isso!

E tu, Francisco, disseste que aqui
encontraste qualquer coisa que
precisavas e nem sequer a
procuravas. Caminhando,
trabalhando e rezando com os
outros, compreendeste que não te
podias deixar agrilhoar pela
desordem, pelo «leito desarrumado»
do passado, nem viver com o coração
atormentado por sensações de
pessoa inacabada; e foi-te oferecida,
com a ajuda de Jesus e dos irmãos,



ocasião para reorganizar «o quarto»
da vida. Pôr ordem na vida é bom:
esta Jornada é útil, ajuda muito a pôr
ordem na vida. Mas porquê? Graças
à Jornada? Não, graças a Jesus, que
está aqui no meio de nós e Se nos
revela. Para colocar a nossa vida em
ordem, não bastam coisas, não
ajudam distrações, não serve
dinheiro. O que é preciso é dilatar o
coração. E se alargardes o coração,
colocareis ordem na vossa vida. Não
tenhais medo! Dilatai o vosso
coração.

E por fim tu, Filipe, entre tantas
coisas bonitas que partilhaste,
disseste uma que quero sublinhar.
Disseste que viveste aqui um duplo
encontro: um encontro com Jesus e
um encontro com os outros. Isto é
muito importante: o encontro com
Jesus é um momento pessoal, único,
que só até certo ponto se pode
descrever e contar, mas sempre tem
lugar graças a um caminho feito com



os outros, feito por meio da
intercessão de outros. Encontrar
Jesus e encontrá-Lo no serviço aos
outros.

Amigos, para terminar quero deixar-
vos uma imagem. Como sabem
muitos de vós, existe a norte de
Lisboa uma localidade – Nazaré –
onde se podem admirar ondas que
chegam aos trinta metros de altura
tornando-se uma atração mundial,
especialmente para os surfistas que
as cavalgam. Nestes dias, também
vós enfrentastes uma verdadeira
onda, não de água, mas de jovens,
jovens como vós, que afluíram a esta
cidade. Mas, com a ajuda de Deus,
com tanta generosidade e apoiando-
vos mutuamente, conseguistes
cavalgar esta grande onda.
Cavalgastes esta grande onda: sois
mesmo corajosos! Obrigado! Quero
dizer-vos: continuai assim, continuai
a cavalgar as ondas do amor, as
ondas da caridade, sede surfistas do



amor! E esta é a tarefa que vos confio
neste momento: que o serviço
prestado por vós nesta Jornada
Mundial da Juventude seja a
primeira de tantas ondas de bem;
cada vez sereis levados mais alto,
mais perto de Deus, e isto permitir-
vos-á ver duma perspetiva melhor o
vosso caminho.

De novo obrigado a todos. Bom
caminho! E, por favor, continuai a
rezar por mim! Obrigado!

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/intervencoes-
do-papa-francisco-na-jornada-mundial-
da-juventude-lisboa-2023/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/intervencoes-do-papa-francisco-na-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/intervencoes-do-papa-francisco-na-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/intervencoes-do-papa-francisco-na-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/intervencoes-do-papa-francisco-na-jornada-mundial-da-juventude-lisboa-2023/

	Intervenções do Papa Francisco na JMJ Lisboa 2023

