
opusdei.org

O Opus Dei e a
maçonaria

Sendo o Opus Dei uma das
muitas instituições da Igreja
Católica, com este texto
procuramos explicar a
incompatibilidade da fé católica
com os princípios maçónicos.
Reproduzimos o texto do artigo
publicado em L’Osservatore
Romano a 10 de março de 1985.

03/11/2023

A 26 de novembro de 1983 a
Congregação para a Doutrina da Fé
publicava uma Declaração sobre as

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19831126_declaration-masonic_po.html


associações maçónicas (cf. AAS 
LXXVI, 1984, 300), A pouco mais de
um ano de distância da sua
publicação pode ser útil explicar
brevemente o significado deste
documento.

Desde que a Igreja começou a
pronunciar-se a respeito da
maçonaria o seu juízo negativo foi
inspirado por multíplices razões,
práticas e doutrinais. Ela não julgou
a maçonaria responsável apenas de
atividades subversivas a seu respeito,
mas desde os primeiros documentos
pontifícios sobre o assunto e em
particular na Encíclica Humanum
Genus de Leão XIII (20 de abril de
1884), o Magistério da Igreja
denunciou na Maçonaria ideias
filosóficas e conceções morais
opostas à doutrina católica. Para 
Leão XIII elas reportavam-se
essencialmente a um naturalismo
racionalista, inspirador dos seus
planos e das suas atividades contra a

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19831126_declaration-masonic_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_18840420_humanum-genus_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_18840420_humanum-genus_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_18840420_humanum-genus_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_18840420_humanum-genus_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/index_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/index_po.htm


Igreja. Na sua Carta ao Povo Italiano
“Custodi” (8 de dezembro de 1892)
ele escrevia: «Recordemo-nos que o
cristianismo e a maçonaria são
essencialmente inconciliáveis, de
modo que inscrever-se numa
significa separar-se da outra».

Não se podia, portanto, deixar de
tomar em consideração as posições
da Maçonaria sob o ponto de vista
doutrinal, quando nos anos
1970-1980 a Sagrada Congregação
estava em correspondência com
algumas Conferências Episcopais
particularmente interessadas neste
problema, em consequência do
diálogo empreendido por parte de
personalidades católicas com
representantes de algumas lojas que
se declaravam não hostis ou até
favoráveis à Igreja.

Agora o estudo mais aprofundado
levou a S.C.D.F. a manter-se na
convicção da inconciliabilidade de



fundo entre os princípios da
maçonaria e os da fé cristã.

Prescindindo, portanto, da
consideração da atitude prática das
diversas lojas, de hostilidade ou não
para com a Igreja, a S.C.D.F., com a
sua declaração de 26/11/1983,
pretendeu colocar-se no nível mais
profundo e, por outro lado, essencial
do problema: isto é, sobre o plano da
inconciliabilidade dos princípios, o
que significa no plano da fé e das
suas exigências morais.

A partir deste ponto de vista
doutrinal, em continuidade, de resto,
com a posição tradicional da Igreja,
como testemunham os documentos
acima citados de Leão XIII, derivam
depois as necessárias consequências
práticas, que são válidas para todos
aqueles fiéis que estivessem
eventualmente inscritos na
maçonaria.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19831126_declaration-masonic_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/index_po.htm


A propósito da afirmação sobre a
inconciliabilidade dos princípios
todavia vai-se agora objetando de
alguns lados que o essencial da
maçonaria seria precisamente o
facto de não impor algum
“princípio”, no sentido de uma
posição filosófica ou religiosa que
seja vinculante para todos os seus
aderentes, mas antes reunir
conjuntamente, para além dos
confins das diversas religiões e
visões do mundo, homens de boa
vontade com base em valores
humanísticos compreensíveis e
aceitáveis por todos.

A maçonaria constituiria um
elemento de coesão para todos
aqueles que creem no Arquiteto do
Universo e se sentem comprometidos
em relação àquelas orientações
morais fundamentais que estão
definidas, por exemplo, no Decálogo;
ela não afastaria ninguém da própria
religião, mas pelo contrário



constituiria um incentivo a aderir
ainda mais a ela.

Nesta sede não podem ser discutidos
os multíplices problemas históricos e
filosóficos que se escondem em tais
afirmações. Que também a Igreja
católica estimule no sentido de uma
colaboração de todos os homens de
boa vontade, não é decerto
necessário salientá-lo depois do 
Concílio Vaticano II. O associar-se na
maçonaria vai, todavia, além,
decididamente, desta legítima
colaboração e tem um significado
muito mais saliente e determinante
do que este.

Antes de tudo deve recordar-se que a
comunidade dos “pedreiros-livres” e
as suas obrigações morais se
apresentam como um sistema
progressivo de símbolos de carácter
extremamente absorvente. A rígida
disciplina do arcano que nela
predomina reforça ulteriormente o

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm


peso da interação de sinais e de
ideias. Este clima de segredo
comporta, além de tudo, para os
inscritos o risco de se tornarem
instrumento de estratégias que lhes
são desconhecidas.

Embora se afirme que o relativismo
não é assumido como dogma, todavia
propõe-se de facto uma conceção
simbólica relativística e, portanto, o
valor “relativizante” de uma tal
comunidade moral-ritual longe de
poder ser eliminado, resulta pelo
contrário determinante.

Neste contexto, as diversas
comunidades religiosas, a que
pertence cada um dos membros das
Lojas, não podem ser consideradas
senão como simples
institucionalizações de uma verdade
mais ampla e incompreensível. O
valor destas instituições parece,
portanto, inevitavelmente relativo,
em relação a esta verdade mais



ampla, a qual se manifesta antes na
comunidade da boa vontade, isto é,
na fraternidade maçónica.

Para um cristão católico, todavia, não
é possível viver a sua relação com
Deus numa dúplice modalidade, isto
é, dividindo-a numa forma
humanitária – super-confessional e
numa forma interior – cristã. Não
pode cultivar relações de duas
espécies com Deus, nem exprimir a
sua relação com o Criador através de
formas simbólicas de duas espécies.
Isto seria algo de completamente
diverso daquela colaboração, que
para ele é óbvia, com todos aqueles
que estão empenhados na prática do
bem, embora a partir de princípios
diversos. Por outro lado, um cristão
católico não pode participar ao
mesmo tempo na plena comunhão da
fraternidade cristã e, por outro lado,
olhar para o seu irmão cristão, a
partir da perspetiva maçónica, como
para um “profano”.



Mesmo quando, como já se disse, não
houvesse uma obrigação explícita de
professar o relativismo como
doutrina, todavia a força
“relativizante” de uma tal
fraternidade, pela sua mesma lógica
intrínseca, tem em si a capacidade de
transformar a estrutura do ato de fé
de modo tão radical que não é
aceitável por parte de um cristão, “ao
qual é cara a sua fé” (Leão XIII).

Esta subversão na estrutura
fundamental do ato de fé, realiza-se,
além disso, geralmente, de modo
suave e sem ser advertida: a sólida
adesão à verdade de Deus, revelada
na Igreja, torna-se simples pertença
de uma instituição, considerada
como uma forma expressiva
particular ao lado de outras formas
expressivas, mais ou menos
igualmente possíveis e válidas, do
orientar-se do homem para o eterno.

https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/index_po.htm


A tentação de ir nesta direção é hoje
ainda mais forte, enquanto
corresponde plenamente a certas
convicções prevalecentes na
mentalidade contemporânea. A
opinião de que a verdade não pode
ser conhecida é característica típica
da nossa época e, ao mesmo tempo,
elemento essencial da sua crise geral.

Precisamente considerando todos
estes elementos, a Declaração da
Sagrada Congregação afirma que a
inscrição nas associações maçónicas
“está proibida pela Igreja” e os fiéis
que nelas se inscreverem “estão em
estado de pecado grave e não podem
aproximar-se da Sagrada
Comunhão”.

Com esta última expressão, a Sagrada
Congregação indica aos fiéis que tal
inscrição constitui objetivamente um
pecado grave e, precisando que os
aderentes a uma associação
maçónica não podem aproximar-se



da Sagrada Comunhão, ela quer
iluminar a consciência dos fiéis sobre
uma grave consequência que lhes
advém da sua adesão a uma loja
maçónica.

A Sagrada Congregação declara por
fim que “não compete às autoridades
eclesiásticas locais pronunciarem-se
sobre a natureza das associações
maçónicas, com um juízo que
implique derrogação de quanto
acima estabelecido”. A este
propósito, o texto faz também
referência à Declaração de 17 de
fevereiro de 1981, a qual já reservava
à Sé Apostólica todo o
pronunciamento sobre a natureza
destas associações que tivesse
implicado derrogações da lei
canónica então em vigor (cán. 2335).

Do mesmo modo, o novo documento
emitido pela S.C.D.F. em novembro
de 1983, exprime idênticas intenções
de reserva relativamente a

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19810217_massoni_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19810217_massoni_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19831126_declaration-masonic_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19831126_declaration-masonic_po.html


pronunciamentos que divergissem
do juízo aqui formulado sobre a
inconciliabilidade dos princípios da
maçonaria com a fé católica, sobre a
gravidade do ato de se inscrever
numa loja e sobre a consequência
que daí deriva para se aproximar da
Sagrada Comunhão. Esta disposição
indica que, apesar da diversidade
que pode subsistir entre as
obediências maçónicas, em
particular na sua atitude declarada
para com a Igreja, a Sé Apostólica
nota-lhes alguns princípios comuns,
que requerem uma mesma avaliação
por parte de todas as autoridades
eclesiásticas.

Ao fazer esta Declaração, a S.C.D.F.
não entendeu desconhecer os
esforços realizados por aqueles que,
com a devida autorização deste
Dicastério, procuraram estabelecer
um diálogo com representantes da
Maçonaria. Mas, desde o momento
que havia a possibilidade de se



difundir entre os fiéis a errada
opinião de que a adesão a uma loja
maçónica já era lícita, ela considerou
ser seu dever dar-lhes a conhecer o
pensamento autêntico da Igreja a
este propósito e pô-los em guarda
quanto a uma pertença incompatível
com a fé católica.

Só Jesus Cristo é, de facto, o Mestre
da Verdade e só n’Ele os cristãos
podem encontrar a luz e a força para
viver segundo o desígnio de Deus,
trabalhando para o verdadeiro bem
dos seus irmãos.

Artigo publicado em L’Osservatore
Romano, 10 de março de 1985, pág.
(115) 7.

L’Osservatore Romano



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/
inconciliabilidade-entre-fe-crista-e-

maconaria/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/inconciliabilidade-entre-fe-crista-e-maconaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/inconciliabilidade-entre-fe-crista-e-maconaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/inconciliabilidade-entre-fe-crista-e-maconaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/inconciliabilidade-entre-fe-crista-e-maconaria/

	O Opus Dei e a maçonaria

