
opusdei.org

Leão XIV: homilia na
Epifania e fim do
Jubileu

Apresentamos a homilia da
Missa de 6 de janeiro. No final
da cerimónia, o Papa fechou a
porta santa da Basílica de São
Pedro, dando por encerrado o
ano jubilar. Apresentamos
também as homilias de 24, 25,
31 de dezembro e de 1 de
janeiro.

06/01/2026

24 de dezembro  25 de dezembro



31 de dezembro  1 de janeiro  6 de
janeiro

Solenidade da Epifania do
Senhor 

Terça-feira, 6 de janeiro de 2026

Queridos irmãos e irmãs,

O Evangelho (cf. Mt 2, 1-12)
descreveu-nos a grande alegria dos
Magos ao reverem a estrela (cf. v. 10),
mas também a perturbação sentida
por Herodes e por toda a cidade de
Jerusalém diante da sua busca (cf. v.
3). Sempre que se trata das
manifestações de Deus, a Sagrada
Escritura não esconde este tipo de
contrastes: alegria e perturbação,
resistência e obediência, medo e
desejo. Celebramos hoje a Epifania
do Senhor, conscientes de que, na



sua presença, nada permanece como
antes. Este é o início da esperança.
Deus revela-se e nada pode
permanecer imóvel. Acaba-se uma
certa tranquilidade, aquela que leva
os melancólicos a repetir: «Nada há
de novo debaixo do Sol» (Ecl 1, 9).
Começa algo do qual dependem o
presente e o futuro, como anuncia o
Profeta: «Levanta-te e resplandece,
Jerusalém, que está a chegar a tua
luz! A glória do Senhor amanhece
sobre ti!» (Is 60, 1).

Surpreende que seja perturbada
precisamente Jerusalém, cidade
palco de tantos novos começos.
Dentro dela, exatamente aqueles que
estudam as Escrituras e pensam ter
todas as respostas dão a impressão
de ter perdido a capacidade de
formular perguntas e cultivar
desejos. Aliás, a cidade fica assustada
com aqueles que vêm de longe,
movidos pela esperança, a ponto de
pressentir uma ameaça naquilo que,



pelo contrário, deveria dar-lhe muita
alegria. Esta reação interpela
também todos nós, como Igreja.

A Porta Santa desta Basílica que, por
último, hoje foi fechada, recebeu o
fluxo de inúmeros homens e
mulheres, peregrinos de esperança, a
caminho da Cidade cujas portas estão
sempre abertas, a nova Jerusalém (cf.
Ap 21, 25). Quem foram eles e o que
os motivava? No final do Ano Jubilar,
questiona-nos com particular
seriedade a busca espiritual dos
nossos contemporâneos, muito mais
rica do que talvez possamos
compreender. Milhões deles
atravessaram a soleira da Igreja. E o
que encontraram? Que corações, que
atenção, que acolhimento? Sim, os
Magos ainda existem. São pessoas
que aceitam o desafio de arriscar
cada um a própria viagem, que num
mundo conturbado como o nosso,
sob muitos aspetos repulsivo e



perigoso, sentem a necessidade de
partir, de procurar.

Homo viator, assim diziam os
antigos. Somos vidas a caminho. O
Evangelho compromete a Igreja a
não ter medo desse dinamismo, mas
a apreciá-lo e a orientá-lo para o
Deus que o suscita. É um Deus que
pode perturbar-nos, porque não está
imóvel nas nossas mãos como os
ídolos de prata e ouro: pelo
contrário, é vivo e vivificante, como
aquele Menino que Maria acolheu
nos seus braços e que os Magos
adoraram. Os lugares santos, como
as catedrais, as basílicas, os
santuários, que se tornaram destinos
de peregrinação jubilar, devem
difundir o perfume da vida, a
impressão indelével de que um outro
mundo começou.

Perguntemo-nos: há vida na nossa
Igreja? Há espaço para o que está a
nascer? Amamos e anunciamos um



Deus que nos põe novamente a
caminho?

No relato, Herodes teme pelo seu
trono, agita-se com o que sente fugir
ao seu controlo. Tenta aproveitar-se
do desejo dos Magos e procura
desviar em seu benefício a busca
deles. Está pronto a mentir, está
disposto a tudo; verdadeiramente, o
medo cega. Em contrapartida, a
alegria do Evangelho liberta: torna-
nos prudentes, sim, mas também
audazes, atentos e criativos; sugere
estradas diferentes daquelas já
percorridas.

Os Magos trazem a Jerusalém uma
pergunta simples e essencial: «Onde
está o rei dos judeus que acaba de
nascer?» (Mt 2, 2). Como é
importante que quem atravessa a
porta da Igreja sinta que o Messias
acaba de nascer ali e que ali se reúne
uma comunidade na qual surgiu a
esperança e que ali está a acontecer



uma história de vida! O Jubileu veio
para nos lembrar que é possível
recomeçar, ou melhor, que estamos
ainda no início, que o Senhor deseja
crescer no meio de nós, deseja ser o
Deus-connosco. Sim, Deus põe em
questão a ordem existente: tem
sonhos que ainda hoje inspira nos
seus profetas; está determinado a
resgatar-nos de antigas e novas
escravidões; envolve jovens e idosos,
pobres e ricos, homens e mulheres,
santos e pecadores nas suas obras de
misericórdia, nas maravilhas da sua
justiça. Não faz barulho, mas o seu
Reino já está a germinar em todo o
mundo.

Quantas epifanias nos são
concedidas ou estão prestes a ser
concedidas! No entanto, elas devem
ser desviadas das intenções de
Herodes, dos medos sempre prontos
a transformar-se em agressão.
«Desde o tempo de João Batista até
agora, o Reino do Céu tem sido objeto



de violência e os violentos apoderam-
se dele à força» (Mt 11, 12). Esta
misteriosa expressão de Jesus,
relatada no Evangelho de Mateus,
não pode deixar de nos fazer pensar
nos numerosos conflitos com os
quais os homens podem resistir e até
mesmo atingir o Novo que Deus
reserva para todos. Amar a paz e
procurá-la significa proteger o que é
santo e, por isso mesmo, nascente:
pequeno, delicado, frágil como uma
criança. À nossa volta, uma
economia distorcida tenta tirar
proveito de tudo. Vemo-lo: o mercado
transforma em negócios até mesmo a
sede humana de procurar, viajar e
recomeçar. Perguntemo-nos: o
Jubileu ensinou-nos a fugir desse tipo
de eficiência que reduz tudo a um
produto e o ser humano a um
consumidor? Depois deste ano,
estaremos mais capacitados para
reconhecer no visitante um
peregrino, no desconhecido um
buscador, no distante um vizinho, no



diferente um companheiro de
viagem?

O modo como Jesus encontrou a
todos e deixou que todos se
aproximassem d’Ele ensina-nos a
valorizar o segredo dos corações que
só Ele sabe ler. Com Ele, aprendemos
a interpretar os sinais dos tempos (cf.
Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 4). Ninguém nos
pode vender isto. O Menino que os
Magos adoram é um Bem sem preço,
nem medida. É a Epifania da
gratuidade. Não nos aguarda em
lugares prestigiados, mas nas
realidades humildes. «E tu, Belém,
terra de Judá, de modo nenhum és a
menor entre as principais cidades da
Judeia» (Mt 2, 6). Quantas cidades,
quantas comunidades precisam de
ouvir: “De modo nenhum és a
menor”. Sim, o Senhor continua a
surpreender-nos! Ele deixa-se
encontrar. Os nossos caminhos não
são os seus caminhos, que nem os

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


violentos conseguem dominar, nem
os poderes do mundo podem
obstruir. Daí a grande alegria dos
Magos, que deixam para trás o
palácio e o templo e partem para
Belém: voltam então a ver a estrela!

Por isso, queridos irmãos e irmãs, é
bom sermos peregrinos de
esperança. E é bom continuar a sê-lo,
juntos! A fidelidade de Deus
continuará a surpreender-nos. Se
não reduzirmos as nossas igrejas a
monumentos, se as nossas
comunidades forem casas, se
resistirmos unidos às seduções dos
poderosos, então seremos a geração
da aurora. Maria, Estrela da Manhã,
caminhará sempre à nossa frente! No
seu Filho, contemplaremos e
serviremos uma magnífica
humanidade, transformada não por
delírios de omnipotência, mas pelo
Deus que, por amor, se fez carne.



Solenidade de Santa Maria,
Mãe de Deus

Quinta-feira, 1 de janeiro de 2026

Queridos irmãos e irmãs,

Hoje, Solenidade de Maria
Santíssima, Mãe de Deus, início do
novo ano civil, a Liturgia oferece-nos
o texto de uma bênção belíssima: «O
Senhor te abençoe e te guarde! O
Senhor faça brilhar sobre ti a sua
face e te favoreça! O Senhor volte
para ti a sua face e te dê a paz!» (Nm
6, 24-26).

Esta bênção encontra-se, no livro dos
Números, a seguir às indicações
sobre a consagração dos nazireus,
para sublinhar, na relação entre
Deus e o povo de Israel, a dimensão
sagrada e fecunda do dom. O homem
oferece tudo o que recebeu ao
Criador, que responde voltando para



ele o seu olhar benigno, tal como nos
primórdios do mundo (cf. Gn 1, 31).

Graças à intervenção de Deus e à
resposta generosa do seu servo
Moisés, o povo de Israel, a quem esta
bênção se dirigia, era um povo de
libertos, de homens e mulheres
renascidos após uma prolongada
escravidão. Era um povo que no
Egito tinha usufruído de algumas
seguranças – não faltava comida,
nem teto, nem uma certa
estabilidade –, mas à custa de ser
escravo, oprimido por uma tirania
que exigia cada vez mais, dando cada
vez menos (cf. Ex 5, 6-7). Agora, no
deserto, muitas das certezas do
passado tinham-se perdido, mas em
troca havia a liberdade, que se
concretizava num caminho aberto
para o futuro, no dom de uma lei de
sabedoria e na promessa de uma
terra na qual fosse possível viver e
crescer sem grilhões nem correntes;
em suma, num renascimento.



Assim, no início do novo ano, a
Liturgia recorda-nos que cada dia
pode ser, para cada um de nós, o
início de uma nova vida, graças ao
amor generoso de Deus, à sua
misericórdia e à resposta da nossa
liberdade. É bonito pensar deste
modo o ano que começa: como um
caminho aberto, a descobrir, no qual
por graça nos podemos aventurar,
livres e portadores de liberdade,
perdoados e doadores de perdão,
confiantes na proximidade e na
bondade do Senhor que sempre nos
acompanha.

Tudo isto recordamos ao celebrar o
mistério da Divina Maternidade de
Maria, que com o seu “sim”
contribuiu para dar à Fonte de toda a
misericórdia e benevolência um
rosto humano: o rosto de Jesus,
através de cujos olhos de criança,
depois jovem e homem, o amor do
Pai nos alcança e transforma.



Por isso, no início do ano,
encaminhando-nos para os dias
novos e únicos que nos esperam,
pedimos ao Senhor que em cada
momento sintamos, à nossa volta e
sobre nós, o calor do seu abraço
paterno e a luz do seu olhar
benevolente, para compreendermos
sempre mais e termos
constantemente presente quem
somos e a que fim maravilhoso nos
dirigimos (cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. past. Gaudium et spes, 41). Ao
mesmo tempo, porém, também nós
lhe damos glória, com a oração e a
santidade de vida, tornando-nos, uns
para os outros, espelho da sua
bondade.

Santo Agostinho ensinava que em
Maria «o criador do homem se fez
homem, para que, embora Ele fosse o
criador das estrelas, se alimentasse
do seio de uma mulher; embora Ele
fosse o pão (cf. Jo 6, 35), pudesse ter
fome (cf. Mt 4,2); [...] para nos

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


libertar, embora nós fossemos
indignos» (Sermo 191, 1.1). Deste
modo, ele recordava uma das
características fundamentais do
rosto de Deus: o da total gratuidade
do seu amor, pelo qual Ele se nos
apresenta – como quis sublinhar na 
Mensagem deste Dia Mundial da Paz
– “desarmado e desarmante”, nu e
indefeso, como um recém-nascido no
berço. Tudo isto para nos ensinar
que o mundo não se salva afiando
espadas, julgando, oprimindo ou
eliminando os irmãos, mas sim
esforçando-se incansavelmente por
compreender, perdoar, libertar e
acolher todos, sem cálculos nem
medos.

É este o rosto de Deus que Maria
deixou que se formasse e crescesse
no seu ventre, mudando
completamente a sua vida. É o rosto
que ela anunciou através da luz
alegre e delicada dos seus olhos de
mãe expectante; o rosto cuja beleza

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html


ela contemplou dia após dia, à
medida que Jesus ia crescendo –
criança, adolescente e jovem – na sua
casa; e que depois acompanhou, com
o seu coração de discípula humilde,
enquanto Ele percorria os caminhos
da sua missão, até à cruz e
ressurreição. Para o fazer, também
ela depôs todas as defesas,
renunciando a expectativas,
pretensões e garantias, como as mães
sabem fazer, consagrando sem
reservas a sua vida ao Filho que por
graça tinha recebido, para que Ela,
por sua vez, o doasse de novo ao
mundo.

Na Maternidade Divina de Maria,
observamos o encontro de duas
realidades imensas e “desarmadas”:
a de Deus, que renuncia a todos os
privilégios da sua divindade para
nascer segundo a carne (cf. Fil 2,
6-11), e a da pessoa que com
confiança abraça totalmente a sua
vontade, prestando-Lhe, num ato



perfeito de amor, a homenagem do
seu maior poder: a liberdade.

Meditando sobre este mistério, São
João Paulo II convidava a contemplar
o que os pastores encontraram em
Belém: «a serena ternura do Menino,
a surpreendente pobreza em que Ele
se encontra, a humilde simplicidade
de Maria e de José» transformaram a
sua vida, tornando-os «mensageiros
de salvação» (Homilia na Missa de
Maria Santíssima, Mãe de Deus,
XXXIV Dia Mundial da Paz, 1 de
janeiro de 2001).

Disse-o no final do Grande Jubileu do
ano 2000, com palavras que nos
podem fazer refletir também a nós:
«Quantos dons – afirmava – e
quantas ocasiões extraordinárias o
grande Jubileu ofereceu aos fiéis! Na
experiência do dom recebido e
concedido, na recordação dos
mártires, na escuta do brado dos
pobres do mundo […] também nós

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html


entrevimos a presença salvífica de
Deus na história. Quase tocámos com
a mão o seu amor que renova a face
da terra» (ibid.), e concluía: «Como
aos pastores que acorreram para o
adorar, Cristo pede aos fiéis, aos
quais concedeu a alegria do Seu
encontro, uma corajosa
disponibilidade a partir de novo para
anunciar o seu Evangelho, antigo e
sempre novo. Convida-os a vivificar
a história e as culturas dos homens
com a sua mensagem
salvífica» (ibid.).

Queridos irmãos e irmãs, nesta Festa
solene, no início do novo ano, prestes
a concluir o Jubileu da Esperança,
abeiremo-nos com fé do Presépio,
qual lugar por excelência da paz
“desarmada e desarmante”, lugar de
bênção, no qual podemos recordar os
prodígios que o Senhor realizou na
história da salvação e na nossa
existência, para depois partirmos,
como os humildes testemunhas da

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html


gruta, «glorificando e louvando a
Deus» (Lc 2, 20) por tudo o que vimos
e ouvimos. Que seja este o nosso
compromisso e propósito para os
próximos meses e para toda a nossa
vida cristã.

Vésperas da Solenidade de
Santa Maria, Mãe de Deus 

Quarta-feira, 31 de dezembro de 2025

Estimados irmãos e irmãs!

A liturgia das primeiras Vésperas da
Mãe de Deus contém uma riqueza
singular, que lhe deriva tanto do
mistério vertiginoso que celebra,
como da sua colocação precisamente
no final do ano civil. As antífonas dos
salmos e do Magnificat insistem
sobre o evento paradoxal de um
Deus que nasce de uma virgem ou,



vice-versa, da maternidade divina de
Maria. E, ao mesmo tempo, esta
solenidade, que encerra a Oitava do
Natal, cobre a passagem de um ano
para outro, estendendo sobre ela a
bênção d’Aquele «que era, que é e
que vem» (Ap 1, 8). Além disso, hoje
celebramo-la no encerramento do 
Jubileu, no coração de Roma, diante
do Túmulo de Pedro, e então o Te
Deum que em breve ressoará nesta
Basílica desejará dilatar-se para dar
voz a todos os corações e rostos que
passaram sob estas abóbadas e pelas
ruas desta cidade.

Na Leitura bíblica ouvimos uma das
sínteses surpreendentes do apóstolo
Paulo: «Quando chegou a plenitude
dos tempos, Deus enviou o seu Filho,
nascido de mulher, nascido sob a lei,
para resgatar quantos estavam sob a
lei, a fim de que recebêssemos a
adoção de filhos» (Gl 4, 4-5). Esta
forma de apresentar o mistério de
Cristo faz pensar num desígnio, um

https://www.iubilaeum2025.va/pt.html


grande desígnio sobre a história
humana. Um desígnio misterioso,
mas com um centro claro, como uma
alta montanha iluminada pelo sol no
meio de uma densa floresta: este
centro é a «plenitude dos tempos»!

E precisamente esta palavra –
“desígnio” – ressoa no cântico da
Carta aos Efésios: «O desígnio de
reunir em Cristo todas as coisas /
tanto as do céu como as da terra. / Na
sua benevolência, já o havia
formado, / para o realizar na
plenitude dos tempos» (Ef 1, 9-10).

Irmãs, irmãos, neste nosso tempo
sentimos a necessidade de um
desígnio sábio, benevolente,
misericordioso. Que seja um projeto
livre e libertador, pacífico, fiel, como
aquele que a Virgem Maria
proclamou no seu cântico de louvor:
«De geração em geração, a sua
misericórdia / estende-se sobre
quantos o temem» (Lc 1, 50).



Outros desígnios, porém, tanto hoje
como ontem, envolvem o mundo. São
sobretudo estratégias, que visam
conquistar mercados, territórios,
zonas de influência. Estratégias
armadas, revestidas de discursos
hipócritas, de proclamações
ideológicas, de falsos motivos
religiosos.

Mas a Santa Mãe de Deus, a mais
pequenina e a mais excelsa entre as
criaturas, vê a realidade com o olhar
de Deus: vê que, com o poder do seu
braço, o Altíssimo dispersa as tramas
dos soberbos, derruba os poderosos
dos tronos e eleva os humildes, enche
de bens as mãos dos famintos,
esvaziando as dos ricos (cf. Lc 1,
51-53).

A Mãe de Jesus é a mulher com quem
Deus, na plenitude dos tempos,
escreveu a Palavra que revela o
mistério. Ele não a impôs: primeiro
propô-la ao seu coração e, tendo



recebido o seu “sim”, escreveu-a com
amor inefável na sua carne. Assim, a
esperança de Deus entrelaçou-se com
a esperança de Maria, descendente
de Abraão segundo a carne e,
sobretudo, segundo a fé.

Deus ama esperar com o coração dos
pequeninos, e fá-lo envolvendo-os no
seu desígnio de salvação. Quanto
mais belo é o desígnio, tanto maior é
a esperança. E, com efeito, o mundo
vai em frente assim, impelido pela
esperança de tantas pessoas simples,
desconhecidas, mas não para Deus,
que não obstante tudo acreditam
num amanhã melhor, pois sabem
que o futuro está nas mãos d’Aquele
que lhes oferece a maior esperança!

Uma destas pessoas era Simão, um
pescador da Galileia, a quem Jesus
chamou Pedro. Deus Pai deu-lhe uma
fé tão sincera e generosa que o
Senhor pôde construir sobre ela a
sua comunidade (cf. Mt 16, 18). E



ainda hoje rezamos aqui, diante do
seu túmulo, onde peregrinos de todas
as partes do mundo vêm renovar a
sua fé em Jesus Cristo, Filho de Deus.
Isto aconteceu de modo especial
durante o Ano Santo que está prestes
a terminar.

O Jubileu é um grande sinal de um
mundo novo, renovado e
reconciliado segundo o desígnio de
Deus. E neste desígnio, a Providência
reservou um lugar especial para esta
cidade de Roma. Não pelas suas
glórias, não pelo seu poder, mas
porque aqui Pedro, Paulo e muitos
outros Mártires derramaram o seu
sangue por Cristo. Por isso, Roma é a
cidade do Jubileu!

O que podemos desejar a Roma? Que
esteja à altura dos seus pequeninos.
Das crianças, dos idosos sozinhos e
frágeis, das famílias que têm mais
dificuldade em ir em frente, de



homens e mulheres vindos de longe
esperando uma vida digna.

Caros irmãos, hoje damos graças a
Deus pela dádiva do Jubileu, que foi
um grande sinal do seu desígnio de
esperança sobre o homem e o
mundo. E agradecemos a todos
aqueles que, nos meses e dias de
2025, trabalharam ao serviço dos
peregrinos e para tornar Roma mais
acolhedora. Há um ano foram estes
os votos do amado Papa Francisco!
Gostaria que continuassem a sê-lo, e
diria ainda mais depois deste tempo
de graça. Que esta cidade, animada
pela esperança cristã, possa estar ao
serviço do desígnio de amor de Deus
sobre a família humana. Que no-lo
conceda a intercessão da Santa Mãe
de Deus, Salus Populi Romani!

https://www.iubilaeum2025.va/pt.html


Solenidade da Natividade do
Senhor

Quinta-feira, 25 de dezembro de 2025

Irmãs e irmãos caríssimos!

«Irrompei em cânticos de alegria» (Is
52, 9), brada o mensageiro da paz a
todos aqueles que se encontram
entre as ruínas de uma cidade
inteiramente por reconstruir.
Embora empoeirados e feridos, os
seus pés são formosos – escreve o
profeta (cf. Is 52, 7) –, porque, por
estradas longas e irregulares,
trouxeram uma alegre notícia, na
qual tudo agora renasce. É um novo
dia! Também nós participamos nesta
mudança, na qual ninguém parece
ainda acreditar: a paz existe e já está
no meio de nós.

«Deixo-vos a paz; dou-vos a minha
paz. Não é como a dá o mundo, que
Eu vo-la dou» (Jo 14, 27). Assim disse



Jesus aos discípulos, a quem acabara
de lavar os pés, mensageiros da paz
que, a partir daquele momento,
deveriam percorrer o mundo, sem se
cansar, para revelar a todos «o poder
de se tornarem filhos de Deus» (Jo 1,
12). Hoje, portanto, não só nos
surpreendemos com a paz que já está
aqui, mas celebramos como este dom
nos foi dado. Com efeito, a partir
deste como brilha a diferença divina
que nos faz irromper em cânticos de
alegria. Por isso, em todo o mundo, o
Natal é, por excelência, uma festa de
músicas e cânticos.

O prólogo do quarto Evangelho
também é um hino e tem como
protagonista o Verbo de Deus. O
“verbo” é uma palavra que age. Esta
é uma caraterística da Palavra de
Deus: nunca é ineficaz. Olhando
bem, muitas das nossas palavras
também produzem efeitos, por vezes
indesejados. Sim, as palavras agem.
Mas eis a surpresa que a liturgia do



Natal coloca diante de nós: o Verbo
de Deus aparece e não sabe falar,
vem até nós como um recém-nascido
que apenas chora e dá vagidos. «Fez-
se carne» (cf. Jo 1, 14) e, embora
crescerá e um dia aprenderá a língua
do seu povo, agora fala apenas a sua
presença simples e frágil. «Carne» é a
nudez radical à qual, em Belém e no
Calvário, falta até a palavra; como a
não têm muitos irmãos e irmãs
despojados da sua dignidade e
reduzidos ao silêncio. A carne
humana pede cuidados, invoca
acolhimento e reconhecimento,
procura mãos capazes de ternura e
mentes dispostas à atenção, deseja
palavras bonitas.

«Veio para o que era seu, e os seus
não o receberam. Mas, a quantos o
receberam, aos que nele creem, deu-
lhes o poder de se tornarem filhos de
Deus» (Jo 1, 11-12). Eis a forma
paradoxal segundo a qual a paz já
está entre nós: o dom de Deus



envolve-nos, procura acolhimento e
mobiliza a dedicação. Surpreende-
nos porque se expõe à rejeição,
encanta-nos porque nos arranca da
indiferença. É um verdadeiro poder
o de nos tornarmos filhos de Deus:
um poder que permanece enterrado
enquanto estivermos distantes do
choro das crianças e da fragilidade
dos idosos, do silêncio impotente das
vítimas e da melancolia resignada de
quem faz o mal que não quer.

Como escreveu o amado Papa
Francisco, para nos convocar à
alegria do Evangelho: «Às vezes
sentimos a tentação de ser cristãos,
mantendo uma prudente distância
das chagas do Senhor. Mas Jesus
quer que toquemos a miséria
humana, que toquemos a carne
sofredora dos outros. Espera que
renunciemos a procurar aqueles
abrigos pessoais ou comunitários que
permitem manter-nos à distância do
nó do drama humano, a fim de



aceitarmos verdadeiramente entrar
em contato com a vida concreta dos
outros e conhecermos a força da
ternura» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 270).

Queridos irmãos e irmãs, uma vez
que o Verbo se fez carne, agora a
carne fala, brada o desejo divino de
nos encontrar. O Verbo ergueu no
meio de nós a sua frágil tenda. E
como não pensar nas tendas de Gaza,
expostas durante semanas à chuva,
ao vento e ao frio, e nas tendas de
tantos outros deslocados e refugiados
em todos os continentes; ou nos
refúgios improvisados de milhares
de pessoas sem-abrigo dentro das
nossas cidades? Fragilizada se
encontra a carne das populações
indefesas, provadas por tantas
guerras em curso ou concluídas,
deixando escombros e feridas
abertas. Fragilizadas estão as mentes
e as vidas dos jovens obrigados a
pegar em armas, que precisamente

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_prazer_espiritual_de_ser_povo
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_prazer_espiritual_de_ser_povo


na frente de batalha percebem a
insensatez do que lhes é exigido e a
mentira de que estão embebidos os
discursos inflamados daqueles que
os enviam para a morte.

Quando a fraqueza dos outros
penetra o nosso coração, quando a
dor alheia despedaça as nossas
certezas graníticas, então já começa a
paz. A paz de Deus nasce de um
choro de criança acolhido, de um
pranto ouvido: nasce entre ruínas
que invocam solidariedades
renovadas, nasce de sonhos e visões
que, como profecias, invertem o
curso da história. Sim, tudo isso
existe, porque Jesus é o Logos, o
sentido a partir do qual tudo tomou
forma. «Por Ele é que tudo começou
a existir; e sem Ele nada veio à
existência» (Jo 1, 3). Este mistério
interpela-nos a partir dos presépios
que construímos, abre-nos os olhos
para um mundo em que a Palavra
ainda ressoa, «muitas vezes e de



variados modos» (cf. Heb 1, 1), e
continua a chamar-nos à conversão.

Certamente, o Evangelho não
esconde a resistência das trevas à
luz, descreve o caminho da Palavra
de Deus como uma estrada
intransitável, repleta de obstáculos.
Até hoje, os autênticos mensageiros
da paz seguem o Verbo neste
caminho, que finalmente alcança os
corações: corações inquietos, que
muitas vezes desejam justamente
aquilo a que resistem. Assim, o Natal
motiva novamente uma Igreja
missionária, impelindo-a pelos
caminhos que a Palavra de Deus
traçou para ela. Não estamos ao
serviço de uma palavra prepotente –
já ressoam por toda parte –, mas uma
presença que suscita o bem, conhece
a sua eficácia e não reivindica o seu
monopólio.

Eis o caminho da missão: um
caminho em direção ao outro. Em



Deus, cada palavra é uma palavra
dirigida, é um convite à conversação,
uma palavra que nunca é igual a si
mesma. É a renovação que o Concílio
Vaticano II promoveu e que veremos
florescer apenas caminhando juntos
com toda a humanidade, sem nunca
nos separarmos dela. O contrário é
mundano: ter-se a si mesmo como
centro. O movimento da Encarnação
é um dinamismo de conversação.
Haverá paz quando os nossos
monólogos se interromperem e,
fecundados pela escuta, cairmos de
joelhos diante da carne despojada do
outro. Precisamente nisto, a Virgem
Maria é a Mãe da Igreja, a Estrela da
evangelização, a Rainha da paz. Nela
compreendemos que nada nasce da
exibição da força e tudo renasce a
partir do poder silencioso da vida
acolhida.



Santa Missa da Véspera de
Natal

Quarta-feira, 24 de dezembro de 2025

Queridos irmãos e irmãs,

Durante milénios, em todas as partes
da Terra, os povos perscrutaram o
céu, dando nomes e formas às
silenciosas estrelas: na sua
imaginação, liam os acontecimentos
do futuro, procurando lá no alto,
entre os astros, a verdade que faltava
cá em baixo, entre as casas. Naquela
escuridão, como que a tatear, eles
permaneciam confusos com os seus
próprios oráculos. Todavia, nesta
noite, «o povo que andava nas trevas
viu uma grande luz; habitavam
numa terra de sombras, mas uma luz
brilhou sobre eles» (Is 9, 1).

Eis a estrela que surpreende o
mundo, uma centelha recém-acesa e
flamejante de vida: «Hoje, na cidade



de David, nasceu-vos um Salvador,
que é o Messias Senhor» (Lc 2, 11).
No tempo e no espaço, onde quer que
estejamos, vem Aquele sem o qual
nem mesmo teríamos existido. Vive
conosco Aquele que por nós dá a
vida, iluminando com a salvação a
nossa noite. Não há trevas que esta
estrela não ilumine, porque à sua luz
toda a humanidade vê a aurora de
uma existência nova e eterna.

É o Natal de Jesus, o Emanuel. No
Filho feito homem, Deus não nos dá
algo, mas a si mesmo, «para nos
resgatar de toda a iniquidade e
formar para si um povo puro» (Tt 2,
14). Nasce na noite Aquele que da
noite nos resgata: o vestígio do dia
que amanhece, já não deve procurar-
se lá longe, nos espaços siderais, mas
inclinando a cabeça, para o estábulo
ao lado.

Com efeito, o sinal claro dado a um
mundo às escuras é «um menino



envolto em panos, deitado numa
manjedoura» (Lc 2, 12). Para
encontrar o Salvador, não é preciso
olhar para cima, mas contemplar o
que está em baixo: a onipotência de
Deus resplandece na impotência de
um recém-nascido; a eloquência do
Verbo eterno ressoa no primeiro
choro de um bebé; a santidade do
Espírito brilha naquele corpinho
recém-lavado e envolto em panos. É
divina a necessidade de cuidado e
calor, que o Filho do Pai partilha na
história com todos os seus irmãos. A
luz divina que irradia deste Menino
ajuda-nos a ver o homem em cada
vida nascente.

Para iluminar a nossa cegueira, o
Senhor quis revelar-se como homem
ao homem, sua verdadeira imagem,
segundo um projeto de amor iniciado
com a criação do mundo. Enquanto a
noite do erro obscurecer esta
verdade providencial, então «não há
espaço sequer para os outros, para as



crianças, para os pobres, para os
estrangeiros» (Bento XVI, Homilia na
noite de Natal, 24 de dezembro de
2012). Estas palavras do Papa Bento
XVI, lembram-nos que na terra não
há espaço para Deus se não houver
espaço para o homem: não acolher
um significa não acolher o outro. Em
vez disso, onde há lugar para o
homem, há lugar para Deus: então
um estábulo pode tornar-se mais
sagrado do que um templo e o ventre
da Virgem Maria é a arca da nova
aliança.

Caríssimos, admiremos a sabedoria
do Natal. No Menino Jesus, Deus dá
ao mundo uma vida nova: a sua, para
todos. Não uma ideia que resolve
todos os problemas, mas uma
história de amor que nos envolve.
Perante as expectativas dos povos,
Ele envia um bebé, para que seja
palavra de esperança; perante a dor
dos miseráveis, Ele envia um
indefeso, para que seja força para se

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20121224_christmas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20121224_christmas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html


levantarem; perante a violência e a
opressão, Ele acende uma luz suave
que ilumina com a salvação todos os
filhos deste mundo. Como observava
Santo Agostinho, «a soberba humana
esmagou-te tanto que só a humildade
divina podia levantar-te» (Sermo in
Natale Domini 188, III, 3). Sim,
enquanto uma economia distorcida
leva a tratar os homens como
mercadoria, Deus torna-se
semelhante a nós, revelando a
infinita dignidade de cada pessoa.
Enquanto o homem quer tornar-se
Deus para dominar o próximo, Deus
quer tornar-se homem para nos
libertar de toda a escravidão. Será
este amor suficiente para mudar a
nossa história?

A resposta surge logo que, como os
pastores, despertamos da noite de
morte para a luz da vida nascente,
contemplando o Menino Jesus. Sobre
o estábulo de Belém, onde Maria e
José, cheios de admiração, velam o



Recém-nascido, o céu estrelado
torna-se «uma multidão do exército
celeste» (Lc 2, 13). São hostes
desarmadas e desarmantes, porque
cantam a glória de Deus, cuja
manifestação na terra é a paz (cf. v.
14): efetivamente, no coração de
Cristo palpita o vínculo que une no
amor céu e terra, Criador e criaturas.

Por isso, há exatamente um ano, o 
Papa Francisco afirmou que o Natal
de Jesus reaviva em nós «o dom e o
compromisso de levar a esperança
onde ela se perdeu», porque «com
Ele a alegria floresce, com Ele a vida
muda, com Ele a esperança não
desilude» (Homilia na noite de Natal,
24 de dezembro de 2024). Com estas
palavras, começou o Ano Santo.
Agora que o Jubileu se aproxima do
seu termo, o Natal é para nós um
tempo de gratidão e missão. Gratidão
pelo dom recebido, missão para o
testemunhar ao mundo. Como canta
o Salmista: «Proclamai, dia após dia,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20241224-omelia-natale.html
https://www.iubilaeum2025.va/pt.html


a sua salvação. / Anunciai aos pagãos
a sua glória / e a todos os povos, as
suas maravilhas» (Sl 96 ,2-3).

Irmãs e irmãos, a contemplação do
Verbo feito carne suscita em toda a
Igreja uma palavra nova e
verdadeira: proclamemos, então, a
alegria do Natal, que é festa da fé, da
caridade e da esperança. É festa da
fé, porque Deus se faz homem,
nascendo de uma Virgem. É festa da
caridade, porque o dom do Filho
redentor se realiza na dedicação
fraterna. É festa da esperança,
porque o Menino Jesus a acende em
nós, tornando-nos mensageiros da
paz. Com estas virtudes no coração,
sem temer a noite, podemos ir ao
encontro do amanhecer do novo dia.

Libreria Editrice Vaticana



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/homilias-do-

primeiro-natal-de-leao-xiv/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/homilias-do-primeiro-natal-de-leao-xiv/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilias-do-primeiro-natal-de-leao-xiv/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilias-do-primeiro-natal-de-leao-xiv/

	Leão XIV: homilia na Epifania e fim do Jubileu
	Solenidade da Epifania do Senhor
	Solenidade de Santa Maria, Mãe de Deus
	Vésperas da Solenidade de Santa Maria, Mãe de Deus
	Solenidade da Natividade do Senhor
	Santa Missa da Véspera de Natal


