
opusdei.org

Vida de oração
(homilia de S.
Josemaria) com
áudio

Homilia de S. Josemaria
publicada no livro "Amigos de
Deus" e pregada no dia 4 de
abril de 1955

14/07/2019

Sempre que sentimos no nosso
coração desejos de melhorar, de
responder mais generosamente ao
Senhor, e procuramos um guia, um
norte claro para a nossa existência



cristã, o Espírito Santo traz à nossa
memória as palavras do Evangelho: 
importa orar sempre e não cessar de o
fazer.

A oração é o fundamento de todo o
trabalho sobrenatural; com a oração
somos omnipotentes; se
prescindíssemos deste recurso, nada
conseguiríamos.

Eu gostaria que hoje, na nossa
meditação, nos persuadíssemos
definitivamente da necessidade de
nos dispormos a ser almas
contemplativas no meio do mundo e
do trabalho, com uma conversa
contínua com o nosso Deus, a qual
não deve esmorecer ao longo do dia.
Se pretendemos seguir lealmente os
passos do Mestre, este é o único
caminho.

Voltemos os nossos olhos para Jesus
Cristo, que é o nosso modelo, o
espelho em que nos devemos olhar.
Como se comporta, mesmo



exteriormente, nas grandes ocasiões?
Que nos diz d'Ele o Santo Evangelho?
Comove-me essa disposição habitual
de Cristo, que recorre ao Pai antes
dos grandes milagres e o seu
exemplo, ao retirar-se quarenta dias
e quarenta noites para o deserto,
antes de iniciar a sua vida pública,
para rezar.

É muito importante - perdoai a
minha insistência - observar os
passos do Messias, porque Ele veio
mostrar-nos o caminho que nos leva
ao Pai: descobriremos, com ele, como
se pode dar relevo sobrenatural às
actividades aparentemente mais
pequenas; aprenderemos a viver
cada instante com vibração de
eternidade e compreenderemos com
maior profundidade que a criatura
precisa desses tempos de conversa
íntima com Deus, para privar com
Ele na sua intimidade, para invocá-
lo, para ouvi-lo ou, simplesmente,
para estar com Ele.



Há já muitos anos, considerando este
modo de proceder do meu Senhor,
cheguei à conclusão de que o
apostolado, seja ele de que tipo for,
consiste numa superabundância da
vida interior. Por isso me parece tão
natural, e tão sobrenatural, essa
passagem em que se relata como
Cristo decidiu escolher
definitivamente os primeiros doze.
Conta S. Lucas que, antes, tinha
passado toda a noite em oração.
Vede-o também em Betânia. Quando
se dispõe a ressuscitar Lázaro, depois
de ter chorado pelo amigo, levanta os
olhos ao céu e exclama: Pai, dou-te
graças porque me tens ouvido. Este
foi o seu ensinamento preciso: se
queremos ajudar os outros, se
pretendemos sinceramente animá-
los a descobrir o autêntico sentido do
seu destino na terra, é preciso que
nos fundamentemos na oração.

São tantas as cenas em que Jesus
Cristo fala com o seu Pai, que se



torna quase impossível determo-nos
em todas. Mas penso que não
podemos deixar de considerar as
horas, tão intensas, que precederam
a sua Paixão e Morte, quando se
prepara para consumar o Sacrifício
que nos reconduzirá ao Amor Divino.
Na intimidade do Cenáculo o seu
Coração transborda, dirige-se
suplicante ao Pai, anuncia a vinda do
Espírito Santo, anima os seus a um
contínuo fervor de caridade e de fé.

Esse fervoroso recolhimento do
Redentor continua em Getsemani,
quando se apercebe de que já está
iminente a Paixão, com as
humilhações e as dores que se
aproximam, essa Cruz dura, onde
suspendem os malfeitores e que Ele
desejou ardentemente. Pai, se é do
teu agrado, afasta de mim este cálice.
E logo a seguir: não se faça, contudo,
a minha vontade, mas a tua. Mais
tarde, pregado ao madeiro, só, com
os braços estendidos num gesto de



sacerdote eterno, continua a manter
o mesmo diálogo com o seu Pai: nas
tuas mãos encomendo o meu espírito.

Contemplemos agora a sua Mãe
bendita, também nossa Mãe. No
Calvário, junto ao patíbulo, reza. Não
é uma atitude nova em Maria. Assim
se conduziu sempre, cumprindo os
seus deveres, ocupando-se do seu lar.
Enquanto estava nas coisas da terra,
permanecia pendente de Deus.
Cristo, perfectus Deus, perfectus
homo , quis que também a sua Mãe, a
criatura mais excelsa, a cheia de
graça, nos confirmasse nesse afã de
elevar sempre o olhar para o amor
divino. Recordai a cena da
Anunciação: desce o arcanjo para
comunicar a divina embaixada - a
mensagem de que seria Mãe de Deus
- e encontra-a retirada em oração.
Maria está totalmente recolhida no
Senhor, quando S. Gabriel a saúda: 
Deus te salve, oh cheia de graça!O
Senhor é contigo. Dias depois,



irrompe na alegria do Magnificat -
esse cântico mariano que nos
transmitiu o Espírito Santo pela
delicada fidelidade de S. Lucas - fruto
da intimidade habitual da Virgem
Santíssima com Deus.

A nossa Mãe meditou longamente as
palavras das mulheres e dos homens
santos do Antigo Testamento, que
esperavam o Salvador, e os
acontecimentos de que foram
protagonistas. Admirou o cúmulo de
prodígios e o excesso da misericórdia
de Deus com o seu povo, tantas vezes
ingrato. Ao considerar esta ternura
do Céu, incessantemente renovada,
brota o afecto do seu Coração
imaculado: a minha alma glorifica o
Senhor; e o meu espírito exulta em
Deus, meu Salvador. Porque lançou os
olhos para a baixeza da sua escrava.
Os filhos desta boa Mãe, os primeiros
cristãos, aprenderam com Ela, e nós
também podemos e devemos
aprender.



Nos Actos dos Apóstolos narra-se
uma cena que me encanta, porque
apresenta um exemplo claro e
sempre actual: perseveravam todos
na doutrina dos Apóstolos, na comum
fracção do pão e na oração. É uma
nota insistente no relato da vida dos
primeiros seguidores de Cristo: 
Todos, animados por um mesmo
espírito, perseveravam juntos em
oração. E quando Pedro é preso por
pregar audazmente a verdade,
decidem rezar. Entretanto a Igreja
fazia sem cessar oração a Deus por
ele.

A oração era então, como hoje, a
única arma, o meio mais poderoso
para vencer nas batalhas da luta
interior. Há entre vós alguém que
esteja triste? Que se recolha em
oração. E S. Paulo resume: orai sem
cessar, nunca vos canseis de
implorar.

Como fazer oração



Como fazer oração? Atrevo-me a
assegurar, sem temor de me enganar,
que há muitas, infinitas maneiras de
orar. Mas eu preferia para todos nós
a autêntica oração dos filhos de Deus,
não o palavreado dos hipócritas que
hão-de ouvir de Jesus: nem todo o que
me diz, Senhor, Senhor, entrará no
reino dos céus.

Os que são movidos pela hipocrisia
podem talvez conseguir o ruído da
oração - escrevia Santo Agostinho - 
mas não a sua voz, porque aí falta
vidae há ausência de afã por cumprir
a Vontade do Pai. Que o nosso clamor
- Senhor! - vá unido ao desejo eficaz
de converter em realidade essas
moções interiores, que o Espírito
Santo desperta na nossa alma.

Temos de nos esforçar para que da
nossa parte não fique nem sombra
de hipocrisia. O primeiro requisito
para desterrar esse mal que o Senhor
condena duramente, é procurar



comportar-se com a disposição clara,
habitual e actual de aversão ao
pecado. Com fortaleza, com
sinceridade, temos de sentir - no
coração e na cabeça - horror ao
pecado grave. E também há-de ser
nossa a atitude, profundamente
arreigada, de abominar o pecado
venial deliberado, essas claudicações
que não nos privam da graça divina,
mas que debilitam as vias através
das quais ela nos chega.

Nunca me cansei e, com a graça de
Deus, nunca me cansarei de falar de
oração. Por volta de 1930, quando se
aproximavam de mim, sacerdote
jovem, pessoas de todas as condições
- universitários, operários, sãos e
doentes, ricos e pobres, sacerdotes e
leigos - que procuravam acompanhar
mais de perto o Senhor, aconselhava-
os sempre: rezai. E se algum me
respondia: "não sei sequer como
começar", recomendava-lhe que se
pusesse na presença do Senhor e lhe



manifestasse a sua inquietação, a sua
dificuldade, com essa mesma queixa:
"Senhor, não sei!" E muitas vezes,
naquelas humildes confidências,
concretizava--se a intimidade com
Cristo, um convívio assíduo com Ele.

Passaram muitos anos e não conheço
outra receita. Se não te consideras
preparado, recorre a Jesus como
faziam os seus discípulos: ensina-nos
a fazer oração. Comprovarás como o
Espírito Santo ajuda a nossa
fraqueza, pois que, não sabendo
sequer o que havemos de pedir nas
nossas orações, nem como é
conveniente expressarmo-nos, o
mesmo Espírito Santo facilita as
nossas súplicas com gemidos
inexplicáveis, que não podem contar-
se porque não existem modos
apropriados para descrever a sua
profundidade.

Que firmeza deve produzir em nós a
Palavra divina! Não inventei nada,



quando - ao longo do meu ministério
sacerdotal - repeti e repito
incansavelmente esse conselho. Foi
recolhido da Escritura Santa, daí o
aprendi: Senhor, não sei dirigir-me a
Ti! Senhor, ensina-nos a orar! E vem
toda a assistência amorosa - luz, fogo,
vento impetuoso - do Espírito Santo,
que ateia a chama e a torna capaz de
provocar incêndios de amor.

Oração, diálogo

Já entrámos por caminhos de oração.
Como prosseguir? Não vistes como
tantas pessoas - elas e eles - parece
que falam consigo mesmas, ouvindo-
se comprazidas? É uma verborreia
quase contínua, um monólogo que
insiste incansavelmente nos
problemas que os preocupam, sem
pôr os meios para resolvê-los,
movidos talvez unicamente pela
mórbida ideia de que se
compadeçam deles ou de que os



admirem. Dir-se-ia que não
pretendem mais nada.

Quando efectivamente se quer
desafogar o coração, se somos
francos e simples, procuramos o
conselho de pessoas que nos amam,
que nos entendem, isto é, fala-se com
o pai, com a mãe, com a mulher, com
o marido, com o irmão, com o amigo.
Isto já é diálogo, ainda que,
frequentemente, não se deseje tanto
ouvir como desabafar, contar o que
nos acontece. Comecemos por nos
comportar assim com Deus, certos de
que Ele nos ouve e nos responde; e
escutá-lo-emos e abriremos a nossa
consciência a uma conversa humilde,
para lhe referir confiadamente tudo
o que palpita na nossa cabeça e no
nosso coração: alegrias, tristezas,
esperanças, dissabores, êxitos,
fracassos e até os pormenores mais
pequenos da nossa jornada, porque
já então teremos comprovado que



tudo o que é nosso interessa ao nosso
Pai Celestial.

Vencei, se por acaso disso vos
apercebeis, a preguiça, o falso
critério segundo o qual a oração
pode esperar. Nunca atrasemos esta
fonte de graças para amanhã. Agora
é o tempo oportuno. Deus, que é
amoroso espectador de todo o nosso
dia, preside à nossa íntima prece. E
tu e eu - volto a assegurar - temos de
nos confiar a Ele como se confia num
irmão, num amigo, num pai. Diz-lhe -
eu faço assim - que Ele é toda a
Grandeza, toda a Bondade, toda a
Misericórdia. E acrescenta: por isso,
quero apaixonar-me por Ti, apesar
da rudeza das minhas maneiras,
destas minhas pobres mãos,
marcadas e maltratadas pelo pó das
veredas da terra.

Desta maneira, quase sem darmos
por isso, avançaremos com passos
divinos, fortes e vigorosos,



saboreando a íntima convicção de
que junto do Senhor também são
agradáveis a dor, a abnegação, os
sofrimentos. Que fortaleza, para um
filho de Deus, saber-se tão perto de
seu Pai! Por esta razão, aconteça o
que acontecer, estou firme e seguro
contigo, meu Senhor e meu Pai, que
és a rocha e a fortaleza.

Para alguns, tudo isto é talvez
familiar; para outros, novo; para
todos, árduo. Mas eu, enquanto tiver
alento, não cessarei de pregar a
necessidade primordial de ser alma
de oração - sempre! - em qualquer
ocasião e nas circunstâncias mais
díspares, porque Deus nunca nos
abandona. Não é cristão pensar na
amizade divina exclusivamente
como um recurso extremo. Pode
parecer--nos normal ignorar ou
desprezar as pessoas que amamos?
Evidentemente que não. Para os que
amamos dirigimos constantemente
as palavras, os desejos, os



pensamentos: há como que uma
presença contínua. Pois, o mesmo
com Deus.

Com esta busca do Senhor, toda a
nossa jornada se converte numa
única conversa, íntima e confiada.
Afirmei-o e escrevi-o tantas vezes,
mas não me importo de o repetir,
porque Nosso Senhor faz-nos ver -
com o seu exemplo - que este é o
comportamento certo: oração
constante, de manhã à noite e da
noite até de manhã. Quando tudo sai
com facilidade: obrigado, meu Deus!
Quando chega um momento difícil:
Senhor, não me abandones! E esse
Deus, manso e humilde de coração,
não esquecerá os nossos rogos nem
permanecerá indiferente, porque Ele
afirmou: pedi e dar-se-vos-á; buscai, e
encontrareis; batei, e abrir-se-vos-á.

Procuremos, portanto, nunca perder
o ponto de mira sobrenatural, vendo
Deus por detrás de cada



acontecimento, seja ele agradável ou
desagradável, quer nos cause
satisfação... ou desconsolo pela
morte de um ser querido. Antes de
mais, a conversa com o nosso Pai
Deus, procurando o Senhor no centro
da nossa alma. Não é coisa que possa
considerar-se como uma miudeza, de
pouca monta: é uma manifestação
clara de vida interior constante, de
um autêntico diálogo de amor. Será
uma prática que não nos produzirá
nenhuma deformação psicológica,
porque - para um cristão - deve ser
tão natural como o bater do coração.

Orações vocais e oração mental

Neste entretecido, neste actuar da fé
cristã, engastam-se, como jóias, as
orações vocais. São fórmulas divinas:
Pai Nosso...,Ave-Maria... Glória ao Pai
e ao Filho e ao Espírito Santo. Há essa
coroa de louvores a Deus e à Nossa
Mãe que é o Santo Rosário e tantas e
tantas outras aclamações, cheias de



piedade, que os nossos irmãos
cristãos recitaram desde o princípio.

Santo Agostinho, comentando um
versículo do Salmo 85 - Senhor, tem
piedade de mim porque por Ti clamei
todo o dia, e não apenas um dia -
escreve: por todo o dia quer significar
todo o tempo, sem cessar... Um só
homem alcança até ao fim do mundo,
pois são os idênticos membros de
Cristo que clamam: alguns já
descansam n'Ele, outros invocam-no
actualmente e outros implorarão
quando nós já tivermos morrido e,
depois destes, outros mais
continuarão a suplicar. Não vos
emociona a possibilidade de
participar nesta homenagem ao
Criador, que se perpetua pelos
séculos? Que grande é o homem
quando se reconhece criatura
predilecta de Deus e recorre a Ele 
tota die, em cada instante da sua
peregrinação terrena!



Que não faltem no nosso dia alguns
momentos dedicados especialmente
a travar intimidade com Deus,
elevando até Ele o nosso
pensamento, sem que as palavras
tenham necessidade de vir aos
lábios, porque cantam no coração.
Dediquemos a esta norma de piedade
um tempo suficiente, a hora fixa, se
possível. Ao lado do Sacrário,
acompanhando Aquele que ali ficou
por Amor. Se não houver outro
remédio, em qualquer lugar, porque
o nosso Deus está de modo inefável
na nossa alma em graça. Aconselho-
te, contudo, a que vás ao oratório
sempre que possas. E empenho-me
em não lhe chamar capela, para que
ressalte de forma mais evidente que
não é um sítio para estar, com uma
atitude oficial de cerimónia, mas
para elevar a mente em
recolhimento e intimidade até ao
Céu, com a convicção de que Cristo
nos vê, nos ouve, nos espera e nos
preside no Sacrário, onde está



realmente presente, oculto nas
espécies sacramentais.

Cada um de vós, se quiser, pode
encontrar o caminho que lhe for
mais propício para este colóquio com
Deus. Não me agrada falar de
métodos nem de fórmulas, porque
nunca fui amigo de espartilhar
ninguém; tenho procurado animar
todas as pessoas a aproximarem-se
do Senhor, respeitando cada alma tal
como ela é, com as suas próprias
características. Pedi-lhe vós que meta
os seus desígnios na nossa vida: e
não apenas na nossa cabeça, mas no
íntimo do nosso coração e em toda a
nossa actividade externa. Garanto-
vos que deste modo evitareis grande
parte dos desgostos e das penas do
egoísmo e sentir-vos-eis com força
para propagar o bem à vossa volta.
Quantas contrariedades
desaparecem, quando interiormente
nos colocamos muito próximos deste
nosso Deus, que nunca nos



abandona! Renova-se com diversos
matizes esse amor de Jesus pelos
seus, pelos doentes, pelos entrevados,
quando pergunta: que se passa
contigo? Comigo... E, logo a seguir,
luz ou, pelo menos, aceitação e paz.

Ao convidar-te para fazeres essas
confidências com o Mestre, refiro-me
especialmente às tuas dificuldades
pessoais, porque a maioria dos
obstáculos para a nossa felicidade
nascem de uma soberba mais ou
menos oculta. Pensamos que temos
um valor excepcional, qualidades
extraordinárias. Mas, quando os
outros não são da mesma opinião,
sentimo-nos humilhados. É uma boa
ocasião para recorrer à oração e para
rectificar, com a certeza de que
nunca é tarde para mudar a rota.
Mas é muito conveniente iniciar essa
mudança de rumo quanto antes.

Na oração, com a ajuda da graça, a
soberba pode transformar-se em



humildade. E brota da alma a
verdadeira alegria, mesmo quando
ainda notamos o barro nas asas, o
lodo da pobre miséria, que vai
secando. Depois, com a mortificação,
cairá esse barro e poderemos voar
muito alto, porque nos será favorável
o vento da misericórdia de Deus.

Olhai que o Senhor anseia por nos
conduzir com passos maravilhosos,
divinos e humanos, que se traduzem
numa abnegação feliz, de alegria
com dor, de esquecimento de nós
mesmos. Se alguém quiser vir após
mim, negue-se a si mesmo. Um
conselho que já todos ouvimos.
Temos de nos decidir a segui-lo de
verdade: que o Senhor se sirva de
nós para que, metidos em todas as
encruzilhadas do mundo - e estando
nós metidos em Deus - sejamos sal,
levedura, luz. Tu, em Deus, para
iluminar, para dar sabor, para
aumentar, para fermentar.



Mas não te esqueças de que não
somos nós quem cria essa luz; apenas
a reflectimos. Não somos nós quem
salva as almas, levando-as a praticar
o bem. Somos apenas um
instrumento, mais ou menos digno,
para os desígnios salvíficos de Deus.
Se alguma vez pensássemos que o
bem que fazemos é obra nossa,
voltaria a soberba, ainda mais
retorcida; o sal perderia o sabor, a
levedura apodreceria, a luz
converter-se-ia em trevas.

Um personagem mais

Nestes trinta anos de sacerdócio, ao
insistir tenazmente na necessidade
da oração, na possibilidade de
converter a existência num clamor
incessante, algumas pessoas têm-me
perguntado: mas será possível
comportar-se sempre assim? É. Essa
união com Nosso Senhor não nos
afasta do mundo, não nos transforma



em seres estranhos, alheios à
passagem dos tempos.

Se Deus nos criou, se nos redimiu, se
nos ama até ao ponto de entregar o
seu Filho unigénito por nós, se nos
espera - todos os dias! - como aquele
pai da parábola esperava o seu filho
pródigo, como não há-de desejar que
o tratemos com amor? O que seria
estranho era não falar com Deus,
afastar-se d'Ele, esquecê-lo, dedicar-
se a actividades estranhas a esses
toques ininterruptos da graça.

Além disso, seria bom que pensásseis
que ninguém escapa ao mimetismo.
Os homens, até inconscientemente,
movem-se num contínuo afã de se
imitarem uns aos outros. E nós,
abandonaremos o convite para
imitar Jesus? Cada indivíduo esforça-
se por se identificar, pouco a pouco,
com aquilo que o atrai, com o modelo
que escolheu para a sua própria
maneira de ser. De acordo com o



ideal que cada um forja para si
mesmo, assim resulta o seu modo de
proceder. O nosso Mestre é Jesus
Cristo: o Filho de Deus, a Segunda
Pessoa da Santíssima Trindade.
Imitando a Cristo, alcançamos a
maravilhosa possibilidade de
participar nessa corrente de amor,
que é o mistério de Deus Uno e Trino.

Se em certas ocasiões não vos sentis
com forças para seguir as pisadas de
Jesus Cristo, conversai, como entre
amigos, com aqueles que o
conheceram enquanto permaneceu
nesta nossa terra. Em primeiro lugar,
com Maria, que o trouxe para nós.
Com os Apóstolos. Vários gentios
aproximaram-se de Filipe, que era de
Betsaida da Galileia, e fizeram-lhe este
pedido, dizendo: desejamos ver Jesus.
Foi Filipe e disse-o a André; André e
Filipe disseram-no a Jesus. Não é
verdade que isto nos anima? Aqueles
estrangeiros não se atrevem a



apresentar-se ao Mestre e procuram
um bom intercessor.

Pensas que os teus pecados são
muitos, que o Senhor não poderá
ouvir-te? Não é assim, porque tem
entranhas de misericórdia. Se,
apesar desta maravilhosa verdade,
dás conta da tua miséria, mostra-te
como o publicano: Senhor, aqui
estou, tal como Tu vês! E observai o
que nos conta S. Mateus, quando
põem diante de Jesus um paralítico.
Aquele doente não diz nada: só está
ali, na presença de Deus. E Cristo,
comovido por essa contrição, pela
dor daquele que sabe que nada
merece, não tarda em reagir com a
sua misericórdia habitual: Tem
confiança, são-te perdoados os teus
pecados.

Eu aconselho-te a que, na tua oração,
intervenhas nas passagens do
Evangelho, como um personagem
mais. Primeiro, imaginas a cena ou o



mistério, que te servirá para te
recolheres e meditares. Depois,
aplicas o entendimento, para
considerar aquele rasgo da vida do
Mestre: o seu Coração enternecido, a
sua humildade, a sua pureza, o seu
cumprimento da Vontade do Pai.
Conta-lhe então o que te costuma
suceder nestes assuntos, o que se
passa contigo, o que te está a
acontecer. Mantém-te atento, porque
talvez Ele queira indicar-te alguma
coisa: surgirão essas moções
interiores, o caíres em ti, as
admoestações.

Para orientar a oração, costumo -
talvez isto possa ajudar algum de vós
- materializar até o que há de mais
espiritual. Nosso Senhor utilizava
este processo. Gostava de ensinar por
parábolas, tiradas do ambiente que o
rodeava: do pastor e das ovelhas, da
vide e dos sarmentos, de barcos e
redes, da semente que o semeador
lança às mãos cheias...



Na nossa alma caiu a Palavra de
Deus. Que tipo de terra é a que lhe
preparámos? Abundam as pedras?
Está cheia de espinhos? É talvez um
lugar demasiadamente calcado por
pegadas meramente humanas,
mesquinhas, sem brio? Senhor, que a
minha parcela seja terra boa, fértil,
exposta generosamente à chuva e ao
sol; que a tua semente pegue; que
produza espigas gradas, trigo bom.

Eu sou a videira, vós os sarmentos
Chegou Setembro e as cepas estão
carregadas de vergônteas longas,
finas, flexíveis e nodosas,
abarrotadas de fruto, prontas já para
a vindima. Reparai nesses sarmentos
repletos, porque participam da seiva
do tronco. Só assim aqueles
minúsculos rebentos de alguns meses
atrás puderam converter-se em polpa
doce e madura, que encherá de
alegria a vista e o coração das
pessoas. No solo ficam talvez
algumas varas toscas, soltas, meias



enterradas. Eram sarmentos
também, mas secos, estiolados. São o
símbolo mais gráfico da esterilidade. 
Porque, sem mim, nada podeis fazer.

O tesouro. Imaginai a alegria imensa
do afortunado que o encontra.
Acabaram os apertos, as angústias.
Vende tudo o que possui e compra
aquele campo. Todo o seu coração
pulsa aí: onde esconde a sua riqueza.
O nosso tesouro é Cristo; não nos
deve importar o facto de deitarmos
pela borda fora tudo o que for
estorvo, para o poder seguir. E a
barca, sem esse lastro inútil,
navegará directamente para o porto
seguro do Amor de Deus.

Há mil maneiras de rezar, digo-vos
de novo. Os filhos de Deus não
precisam de um método,
quadriculado e artificial, para se
dirigirem ao seu Pai. O amor é
inventivo, industrioso; se amamos,
saberemos descobrir caminhos



pessoais, íntimos, que nos levam a
este diálogo contínuo com o Senhor.

Queira Deus que tudo o que
acabamos de contemplar hoje, não
passe pela nossa alma como uma
tormenta de verão: quatro gotas, sol
e de novo a seca. Esta água de Deus
tem de remansar-se, chegar às raízes
e dar fruto de virtudes. Assim irão
passando os nossos anos - dias de
trabalho e de oração - na presença do
Pai. Se fraquejarmos, recorreremos
ao amor de Santa Maria, Mestra de
oração; e a S. José, Pai e Senhor
nosso, a quem tanto veneramos, que
é quem mais intimamente privou
neste mundo com a Mãe de Deus e -
depois de Santa Maria - com o seu
Filho Divino. E eles apresentarão a
nossa debilidade a Jesus, para que
Ele a converta em fortaleza.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/homilia-s-

josemaria-vida-de-oracao/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-s-josemaria-vida-de-oracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-s-josemaria-vida-de-oracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-s-josemaria-vida-de-oracao/

	Vida de oração (homilia de S. Josemaria) com áudio

