
opusdei.org

Homilia do Papa
Bento XVI na
Solenidade do
Sagrado Coração de
Jesus

Texto completo da Homilia do
Papa Bento XVI na Solenidade
do Sagrado Coração de Jesus, no
encerramento do Ano
Sacerdotal 2009-2010.

15/06/2023

Prezados irmãos no ministério
sacerdotal,



Amados irmãos e irmãs,

O Ano Sacerdotal que celebrámos
150 anos depois da morte do Santo
Cura d’Ars, modelo do ministério
sacerdotal no nosso mundo, está
para terminar. Deixámo-nos guiar
pelo Cura d’Ars, para voltarmos a
compreender a grandeza e a beleza
do ministério sacerdotal. O sacerdote
não é simplesmente o detentor de
um ofício, como aqueles de que toda
a sociedade tem necessidade para
nela se realizarem certas funções. É
que o sacerdote faz algo que nenhum
ser humano, por si mesmo, pode
fazer: pronuncia em nome de Cristo
a palavra da absolvição dos nossos
pecados e assim, a partir de Deus,
muda a situação da nossa vida.
Pronuncia sobre as ofertas do pão e
do vinho as palavras de
agradecimento de Cristo que são
palavras de transubstanciação –
palavras que O tornam presente a
Ele mesmo, o Ressuscitado, o seu



Corpo e o seu Sangue, e assim
transformam os elementos do
mundo: palavras que abrem de par
em par o mundo a Deus e o unem a
Ele. Por conseguinte, o sacerdócio
não é simplesmente «ofício», mas
sacramento: Deus serve-Se de um
pobre homem a fim de, através dele,
estar presente para os homens e agir
em seu favor. Esta audácia de Deus –
que a Si mesmo Se confia a seres
humanos; que, apesar de conhecer as
nossas fraquezas, considera os
homens capazes de agir e estar
presentes em seu nome – esta
audácia de Deus é o que de
verdadeiramente grande se esconde
na palavra «sacerdócio». Que Deus
nos considere capazes disto; que
deste modo Ele chame homens para
o seu serviço e Se prenda assim, a
partir de dentro, a eles: isto é o que,
neste ano, queríamos voltar a
considerar e compreender.
Queríamos despertar a alegria por
termos Deus assim tão perto, e a



gratidão pelo facto de Ele Se confiar à
nossa fraqueza, de Ele nos conduzir e
sustentar dia após dia. E queríamos
assim voltar a mostrar aos jovens
que esta vocação, esta comunhão de
serviço a Deus e com Deus, existe;
antes, Deus está à espera do nosso
«sim». Juntos com a Igreja,
queríamos novamente assinalar que
esta vocação devemos pedi-la a Deus.
Pedimos operários para a messe de
Deus, mas este pedido a Deus é
simultaneamente Deus que bate à
porta do coração de jovens que se
considerem capazes daquilo de que
Deus os considera capazes. Era de
esperar que este novo resplendor do
sacerdócio não fosse visto com
agrado pelo «inimigo»; este teria
preferido vê-lo desaparecer, para
que em definitivo Deus fosse posto
fora do mundo. E assim aconteceu
que, precisamente neste ano de
alegria pelo sacramento do
sacerdócio, vieram à luz os pecados
dos sacerdotes – sobretudo o abuso



contra crianças, no qual o sacerdócio
enquanto serviço da solicitude de
Deus em benefício do homem se
transforma no contrário. Também
nós pedimos insistentemente perdão
a Deus e às pessoas envolvidas,
enquanto pretendemos e
prometemos fazer tudo o possível
para que um tal abuso nunca mais
possa suceder; prometemos que, na
admissão ao ministério sacerdotal e
na formação ao longo do caminho de
preparação para o mesmo, faremos
tudo o que pudermos para avaliar a
autenticidade da vocação, e que
queremos acompanhar ainda mais os
sacerdotes no seu caminho, para que
o Senhor os proteja e guarde em
situações penosas e nos perigos da
vida. Se o Ano Sacerdotal devesse ser
uma glorificação do nosso serviço
humano pessoal, teria ficado
arruinado com estas vicissitudes.
Mas, para nós, tratava-se
precisamente do contrário: sentir-se
agradecidos pelo dom de Deus, dom



que se esconde em «vasos de argila»
e que sem cessar, através de toda a
fraqueza humana, concretiza neste
mundo o seu amor. Assim
consideramos tudo o que sucedeu
como um serviço de purificação, um
serviço que nos lança para o futuro e
faz agradecer e amar muito mais o
grande dom de Deus. Deste modo, o
dom torna-se o compromisso de
responder à coragem e à humildade
de Deus com a nossa coragem e a
nossa humildade. Nesta hora, a
palavra de Cristo, que proclamámos
no cântico de entrada desta liturgia,
pode dizer-nos o que significa tornar-
se e ser sacerdotes: «Tomai o meu
jugo sobre vós e aprendei de Mim,
que Eu sou manso e humilde de
Coração» (Mt 11, 29).

Celebramos a festa do Sagrado
Coração de Jesus e, com a liturgia,
por assim dizer lançamos um olhar
dentro do Coração de Jesus que, na
morte, foi aberto pela lança do



soldado romano. Sim, o seu Coração
está aberto por nós e aos nossos
olhos; e deste modo está aberto o
Coração do próprio Deus. A liturgia
dá-nos a interpretação da linguagem
do Coração de Jesus, que fala
sobretudo de Deus como pastor dos
homens e, deste modo, manifesta-nos
o sacerdócio de Jesus, que está
radicado no íntimo do seu Coração;
indica-nos assim o perene
fundamento e também o critério
válido de todo o ministério
sacerdotal, que deve estar sempre
ancorado no Coração de Jesus e ser
vivido a partir dele. Hoje queria
meditar principalmente sobre os
textos com que a Igreja em oração
responde à Palavra de Deus
apresentada nas leituras. Nestes
cânticos, compenetram-se palavra e
resposta; por um lado, são tirados da
Palavra de Deus, mas, por outro e
simultaneamente, são já a resposta
do homem à referida Palavra,
resposta na qual a própria Palavra se



comunica e entra na nossa vida. O
mais importante destes textos na
liturgia de hoje é o Salmo 22 (23) – «O
Senhor é meu pastor» –; nele Israel
acolheu em oração a auto-revelação
de Deus como pastor e dela fez a
orientação para a sua própria vida.
«O Senhor é meu pastor, nada me
falta»: neste primeiro versículo,
exprimem-se alegria e gratidão pelo
facto de Deus estar presente e Se
ocupar de nós. A leitura tirada do 
Livro de Ezequiel começa com o
mesmo tema: «Eu próprio tomarei
cuidado das minhas ovelhas, Eu é
que hei-de olhar por elas» (Ez 34, 11).
Deus, pessoalmente, cuida de mim,
de nós, da humanidade. Não fui
deixado sozinho, perdido no
universo e numa sociedade onde se
fica cada vez mais desorientado. Ele
cuida de mim. Não é um Deus
distante, para Quem contaria muito
pouco a minha vida. As religiões da
Terra, por aquilo que nos é dado ver,
sempre souberam que, em última



análise, só há um Deus; mas este
Deus era distante. Aparentemente,
Ele deixava o mundo abandonado às
outras potestades e forças, às outras
divindades. Com estas, era preciso
encontrar um acordo. O Deus único
era bom, mas distante. Não
constituía um perigo, mas tampouco
oferecia uma ajuda. Assim, não era
necessário ocupar-se d’Ele. Não era
Ele que dominava. Por estranho que
pareça, este pensamento ressurgiu
no Iluminismo. Que o mundo
pressupõe um Criador, ainda se
compreendia. Este Deus teria
construído o mundo, mas depois,
evidentemente, retirou-se dele.
Agora o mundo tinha um conjunto
próprio de leis, segundo as quais se
desenvolvia e nas quais Deus não
intervinha, nem podia intervir. Deus
era apenas uma origem remota.
Muitos talvez não desejassem sequer
que Deus cuidasse deles. Não
queriam ser incomodados por Deus.
Mas, sempre que a solicitude e o



amor de Deus são sentidos como
incómodo, o ser humano acaba
subvertido. É bom e consolador
saber que há uma pessoa que me
ama e cuida de mim; mas muito mais
decisivo é que exista um Deus que
me conhece, me ama e Se preocupa
comigo. «Conheço as minhas ovelhas,
e elas conhecem-Me» (Jo 10, 14): diz a
Igreja, antes do Evangelho, tomando
uma palavra do Senhor. Deus
conhece-me, preocupa-Se comigo:
este pensamento deveria fazer-nos
verdadeiramente felizes; deixemo-lo
penetrar profundamente no nosso
íntimo. Então compreenderemos
também o que significa isto: Deus
quer que nós, como sacerdotes, num
pequenino ponto da história,
compartilhemos as suas
preocupações pelos homens. Como
sacerdotes, queremos ser pessoas
que, em comunhão com a sua
solicitude pelos homens, cuidamos
deles e lhes fazemos experimentar
concretamente esta solicitude de



Deus. E o sacerdote, no âmbito que
lhe está confiado, deveria poder
dizer juntamente com o Senhor:
«Conheço as minhas ovelhas, e elas
conhecem-me». O sentido deste
«conhecer», na Sagrada Escritura,
nunca é simplesmente o de um saber
exterior, como quando se conhece o
número do telefone de uma pessoa;
mas «conhecer» significa estar
interiormente próximo do outro,
amá-lo. Nós havemos de procurar
«conhecer» os homens por parte de
Deus e em ordem a Deus; havemos
de procurar caminhar com eles pela
estrada da amizade de Deus.

Voltemos ao nosso Salmo. Lá se diz:
«Ele me guia pelo caminho mais
seguro para glória do seu nome.
Passarei ravinas tenebrosas e não
temo; Vós estais comigo, o vosso
cajado me sossega» (22, 3-4). O pastor
indica a estrada certa àqueles que
lhe estão confiados. Vai à sua frente e
guia-os. Por outras palavras: o



Senhor mostra-nos como se realiza
de modo justo o ser homens. Ensina-
nos a arte de ser pessoa. Que devo
fazer para não me afundar, para não
desperdiçar a minha vida com o que
não tem sentido? Esta é precisamente
a pergunta que cada homem se deve
colocar a si mesmo, válida em cada
período da vida. E como é grande a
escuridão à volta de tal pergunta, no
nosso tempo! Vem-nos sempre de
novo à mente aquela atitude de
Jesus, que Se enchera de compaixão
pelos homens, porque eram como
ovelhas sem pastor. Senhor, tende
piedade também de nós! Indicai-nos
a estrada! A partir do Evangelho,
sabemos isto: Ele mesmo é o
caminho. Viver com Cristo, segui-Lo:
isto significa encontrar o caminho
certo, para que a nossa vida ganhe
sentido e possamos dizer um dia:
«Sim, foi bom viver». O povo de
Israel sentia-se, e sente-se,
agradecido a Deus, porque lhe
indicou, nos Mandamentos, o



caminho da vida. O longo Salmo 118
(119) é todo ele uma expressão de
alegria por este facto: não
titubeamos na escuridão. Deus
mostrou-nos qual é o caminho, como
podemos caminhar de modo certo. O
que dizem os Mandamentos foi
sintetizado na vida de Jesus e tornou-
se um modelo vivo. Compreendemos
assim que estas directrizes de Deus
não são algemas, mas o caminho que
Ele nos indica. Podemos alegrar-nos
por elas, e exultar porque em Cristo
nos aparecem como realidade vivida.
Ele mesmo nos tornou felizes.
Caminhando juntamente com Cristo,
fazemos a experiência da alegria da
Revelação, e, como sacerdotes,
devemos comunicar às pessoas a
alegria pelo facto de nos ter sido
indicado o caminho certo da vida.

Aparece depois a palavra que nos
fala de «ravinas tenebrosas», através
das quais o homem é guiado pelo
Senhor. O caminho de cada um de



nós conduzir-nos-á um dia às ravinas
tenebrosas da morte, onde ninguém
pode acompanhar-nos. Mas Ele
estará lá. O próprio Cristo desceu à
noite escura da morte. Mesmo lá, Ele
não nos abandona. Mesmo lá, Ele nos
guia. «Se descer aos abismos, ali Vos
encontrais»: diz o Salmo 138 (139).
Sim, Vós estais presente mesmo no
último transe; e assim o nosso Salmo
Responsorial pode dizer: mesmo lá,
nas ravinas tenebrosas, não temo
mal algum. Mas, ao falar de ravinas
tenebrosas, podemos pensar também
nas ravinas tenebrosas da tentação,
do desânimo, da provação, que cada
pessoa humana tem de atravessar.
Mesmo nestas ravinas tenebrosas da
vida, Ele está presente. Sim, Senhor,
nas trevas da tentação, nas horas de
ofuscamento quando todas as luzes
parecem apagar-se, mostrai-me que
estais presente. Ajudai-nos, a nós
sacerdotes, para podermos nessas
noites escuras estar ao lado das
pessoas que nos foram confiadas,



para podermos mostrar-lhes a vossa
luz.

«O vosso cajado me sossega»: o
pastor precisa de usar o cajado como
um bastão contra os animais
selvagens que querem irromper no
meio do rebanho; contra os
salteadores que procuram o seu
botim. A par de bastão, o cajado
serve também de apoio e ajuda para
atravessar sítios difíceis. As duas
coisas fazem parte também do
ministério da Igreja, do ministério do
sacerdote. Também a Igreja deve
usar o bastão do pastor, o bastão com
que protege a fé contra os
falsificadores, contra as orientações
que, na realidade, são
desorientações. Por isso mesmo este
uso do bastão pode ser um serviço de
amor. Hoje vemos que não se trata
de amor, quando se toleram
comportamentos indignos da vida
sacerdotal. E também não se trata de
amor, se se deixa proliferar a



heresia, a deturpação e o descalabro
da fé, como se tivéssemos nós
autonomamente inventado a fé;
como se já não fosse dom de Deus, a
pedra preciosa que não deixaremos
arrebatar. Ao mesmo tempo, porém,
o bastão deve continuar a ser o
cajado do pastor, cajado que ajude os
homens a poderem caminhar por
sendas difíceis e a seguirem o
Senhor.

A parte final do Salmo fala da mesa
preparada, do óleo com que se unge
a cabeça, do cálice transbordante, de
poder habitar junto do Senhor. No 
Salmo, tudo isto exprime, antes de
mais nada, a dimensão da alegria
pela festa de estar com Deus no
templo, ser hospedados e servidos
por Ele mesmo, poder habitar junto
d’Ele. Para nós, que rezamos este 
Salmo com Cristo e com o seu Corpo
que é a Igreja, esta dimensão de
esperança adquiriu uma amplidão e
profundidade ainda maiores. Por



assim dizer, vemos nestas palavras
uma antecipação profética do
mistério da Eucaristia, no qual Deus
mesmo nos acolhe como seus
comensais oferecendo-Se-nos a Si
mesmo como alimento, como aquele
pão e aquele vinho refinados que são
os únicos capazes de constituir a
derradeira resposta à fome e sede
íntima do homem. Como não sentir-
se feliz por poder cada dia ser
hóspede à própria mesa de Deus, por
habitar junto d’Ele? Como não sentir-
se feliz pelo facto de Ele nos ter
mandado: «Fazei isto em memória de
Mim»? Felizes porque Ele nos
concedeu preparar a mesa de Deus
para os homens, dar-lhes o seu Corpo
e o seu Sangue, oferecer-lhes o dom
precioso da sua própria presença.
Sim, com todo o coração podemos
rezar juntos as palavras do Salmo: «A
vossa bondade e misericórdia me
acompanham no caminhar da minha
vida» (22, 6).



Por último lancemos, ainda que
brevemente, um olhar sobre os dois
cânticos da comunhão propostos pela
Igreja na sua liturgia de hoje. Em
primeiro lugar, temos as palavras
com que São João conclui a narração
da crucifixão de Jesus: «Um dos
soldados abriu o seu lado com uma
lança e dele brotou sangue e
água» (Jo 19, 34). O Coração de Jesus
é trespassado pela lança. Aberto,
torna-se uma fonte; a água e o
sangue que saem remetem para os
dois Sacramentos fundamentais de
que vive a Igreja: o Baptismo e a
Eucaristia. Do lado trespassado do
Senhor, do seu Coração aberto brota
a fonte viva que corre através dos
séculos e faz a Igreja. O Coração
aberto é fonte de um novo rio de
vida; neste contexto, João certamente
pensou também na profecia de
Ezequiel que vê brotar do novo
templo um rio que dá fecundidade e
vida (cf. Ez 47): o próprio Jesus é o
novo templo, e o seu Coração aberto



a fonte da qual jorra um rio de vida
nova, que se nos comunica no
Baptismo e na Eucaristia.

Mas a liturgia da Solenidade do
Sagrado Coração de Jesus prevê como
cântico de comunhão ainda outra
frase, ligada à primeira, tirada do 
Evangelho de João: «Se alguém tem
sede, venha a Mim e beba, diz o
Senhor. Se alguém acredita em Mim,
do seu coração brotará uma fonte de
água viva» (cf. Jo 7, 37-38). Na fé, por
assim dizer bebemos da água viva da
Palavra de Deus. Deste modo o
próprio fiel torna-se uma fonte, dá à
terra sequiosa da história água viva.
Vemo-lo nos Santos. Vemo-lo em
Maria que, como grande mulher de
fé e de amor, se tornou ao longo dos
séculos fonte de fé, amor e vida. Cada
cristão e cada sacerdote deveriam, a
partir de Cristo, tornar-se fonte que
comunica vida aos outros. Devemos
dar água da vida a um mundo
sedento. Senhor, nós Vos



agradecemos porque nos abristes o
vosso Coração; porque, na vossa
morte e na vossa ressurreição, Vos
tornastes fonte de vida. Fazei que
sejamos pessoas que vivem, que
vivem da vossa fonte, e concedei-nos
a possibilidade de sermos também
nós fontes capazes de dar a este
nosso tempo água da vida. Nós Vos
agradecemos pela graça do
ministério sacerdotal. Senhor,
abençoai-nos a nós e abençoai todos
os homens deste tempo que estão
sedentos e andam à procura. Amen.

Solenidade do Sagrado Coração de
Jesus

Praça de São Pedro

Sexta-feira, 11 de junho de 2010

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-papa-bento-xvi-na-solenidade-do-sagrado-coracao-de-jesus/


opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-
papa-bento-xvi-na-solenidade-do-

sagrado-coracao-de-jesus/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-papa-bento-xvi-na-solenidade-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-papa-bento-xvi-na-solenidade-do-sagrado-coracao-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-papa-bento-xvi-na-solenidade-do-sagrado-coracao-de-jesus/

	Homilia do Papa Bento XVI na Solenidade do Sagrado Coração de Jesus

