
opusdei.org

Homilia do Cardeal
Ratzinger em Fátima
(13 de Outubro de
1996)

O Cardeal Ratzinger esteve no
Santuário de Fátima a 12 e 13
de Outubro de 1996, presidindo
à Peregrinação Internacional
Aniversária de Outubro. Após a
eleição como Bento XVI, o
Santuário de Fátima divulgou o
texto completo da Homilia da
Eucaristia a que presidiu no dia
13 de Outubro de 1996.

22/04/2005



JOSEPH CARDINAL RATZINGER

(Ester, 4,17ss.; Ef 2,47; Jo 2, 1-10)

Venerados Irmãos no Episcopado!

Prezados sacerdotes, religiosos e
religiosas! Caríssimos Irmãos e
Irmãs!

Peregrinos de todo o mundo, que
viestes a Fátima, para louvar e rezar
à Mãe de Deus e nossa Mãe!

O Senhor ofereceu aos Hóspedes das
Bodas de Caná cerca de 600
(seiscentos) litros de saboroso vinho,
das seis medidas, que os servos
tinham enchido de água, segundo a
ordem de Jesus. Mesmo
considerando que as bodas orientais
duravam toda uma semana e que
todo o clã familiar dos esposos
tomava parte na festa, resta todavia
o facto de que se trata duma
incompreensível abundância. A
abundância, a profusão, é o sinal de



Deus na Sua criação: Ele esbanja, cria
todo o universo para dar espaço ao
homem. Ele dá a vida numa
incompreensível abundância. E, na
Redenção, prodigaliza-se Ele mesmo,
faz-se homem, penetrando toda a
pobreza do ser humano, porque a Ele
nada Lhe basta para manifestar o
Seu amor. Esta abundância, esta
prodigalidade, é a expressão do amor
que não se põe a contar, que não
enumera, mas, sem pensar em si,
simplesmente se dá. Esta
liberalidade, esta generosidade de
Caná corresponde ao modo de Deus
se manifestar ao homem, no decurso
da história. Ela permite-nos intuir a
magnificência, a grandeza e a
inesgotável bondade de Deus.

Ao lado do milagre do vinho,
encontramos, no Evangelho, o
milagre do pão, no qual o Senhor,
com cinco pães, sacia milhares de
pessoas e dá tanto, que até sobraram
doze cestos cheios de pão. Se o pão é



símbolo do que o homem precisa,
por seu lado, o vinho é o símbolo da
superabundância da qual também
temos necessidade. Ele é sinal da
alegria, da transfiguração da criação.
Tira-nos da tristeza e do cansaço do
dia a dia e faz do estar juntos uma
festa. Alarga os sentidos e a alma,
solta a língua e abre o coração; e
transpõe as barreiras que limitam a
nossa existência. Deste modo o vinho
tornou-se símbolo dos dons do
Espírito Santo. A Tradição fala da
embriaguês na sobriedade, que o
Espírito nos concede já no relato do
Pentecostes, segundo o qual os
Apóstolos apareciam aos estranhos,
como que embriagados. Na verdade,
eles estavam em jejum e ao mesmo
tempo embriagados, isto é, repletos
da alegria do Espírito Santo, que os
abria para uma vida de grandes
horizontes, e lhes concedeu palavras,
que não provinham deles mesmos,
fazendo-lhes perceber a beleza da
vida iluminada, pela luz do Deus



vivo. Assim, começamos já a
compreender um pouco do
significado deste milagre do vinho,
que João expressamente descreve
como um sinal. portanto, como uma
realidade que, indo além do
acontecimento imediato, orienta
para outra maior. O grande dom
deixa pressentir a natureza
inesgotável do amor de Deus, fala
dum amor que provém da
eternidade, que é incomensurável e
por isso salvífico. O milagre do vinho
ajuda-nos assim a compreender o
que significa receber na fé, através
de Cristo, o Espírito Santo isto é, uma
nova grandeza, uma nova elevação e
uma nova abundância de vida.

Mas temos ainda de dar mais um
passo, nesta nossa reflexão: como
dissemos, o vinho cria a festividade.
No texto do nosso Evangelho, o vinho
está ligado à festa do matrimónio, à
festa das núpcias. O vinho indica a
grandeza do que, no matrimónio,



acontece: duas pessoas tornam-se
uma só, graças ao amor, nelas
derramado pelo Criador, que faz
delas uma só carne, como diz Adão,
no relato bíblico da criação, quando
Deus lhe apresenta a mulher, e só
então a sua vida é completa. Porém,
deste modo, o Sinal de Caná aponta,
ainda, para uma maior
profundidade, que é esta: Jesus veio
para conduzir a natureza humana, a
própria pessoa humana, à comunhão
nupcial com Deus. Deus e a Sua
criatura devem tornar-se não uma
carne mas um espírito, como diz
Paulo (1 Cor. 6, 17) . Paulo exprime-o
também assim: os crentes tornam-se
com Cristo um único corpo, o Seu
corpo. Em última análise, estas
núpcias já tiveram lugar na
Encarnação, no seio de Maria: Deus,
o Filho de Deus, assumiu a carne
humana, atraiu a Si o ser humano e
assim o verdadeiro homem Jesus e o
Filho de Deus eterno formam
juntamente uma só pessoa. Este



matrimónio, estas núpcias, que
tiveram lugar no Mistério da
Encarnação, devem alargar-se
através de toda a história, pois o
Senhor quer "atrair todos a Si" (Jo.
12, 32) para que, finalmente, "Deus
seja tudo em todos" (1 Cor. 15,28). A
Hora de Jesus, de que Ele fala na
resposta a Sua Mãe, é a Hora das
Núpcias. Ele aproxima-se desta Hora,
para ela é que Ele está aqui. Essa
Hora começa, como dissemos, com a
concepção no seio de Maria e atinge
o seu ponto mais alto na Cruz, que
João, ao mesmo tempo, designa
sempre como o momento da
glorificação de Jesus. Na Cruz, Jesus
dá-se completamente: A Cruz é o acto
no qual Ele completa e
definitivamente se dá e, deste modo,
a todos nos atrai para os Seus braços.
Porque se trata do último e mais alto
grau do amor, por isso, é que a Cruz
é, em toda a sua humilhação, a Hora
da Glorificação: pois, em nenhuma
parte, o amor de Deus aparece tão



poderosamente visível, como no
momento em que o Filho nos amou 
"até ao fim" (Jo.13,1). Do lado aberto
de Jesus correu sangue e água, o
Baptismo e a Eucaristia: isto é, os
dois sacramentos fundamentais do
cristianismo têm a sua origem aqui.
A Eucaristia é o dom definitivo do
vinho novo, numa profusão e
abundância tal, que, através de todos
os séculos, basta para todas as
gerações. A este vinho, como oferta
real do amor de Jesus, como
manifestação real da Sua glória
divina no meio de nós,
antecipadamente se refere o dom do
vinho de Caná.

No final da história de Caná está uma
palavra importante, mediante a qual
o Evangelista manifesta o sentido do
acontecimento: "Jesus revelou a Sua
glória e os Seus discípulos
acreditaram n'Ele" (2,11). O
verdadeiro objectivo do
acontecimento de Caná não é o



vinho, este é apenas o sinal, e já há
muito tempo que se consumou e
passou. O objectivo era antes a
manifestação da glória de Jesus, o
brilho da infinita bondade de Deus e
o despertar da fé nos discípulos. O
milagre mais profundo de Caná é a fé
dos discípulos, os quais, para além do
acontecimento exterior, começam a
reconhecer uma coisa maior: a
presença sacrossanta de Deus no
meio de nós. E disso se trata também
agora; e a partir disto podemos
compreender a missão de Maria, que
se torna bem visível no relato das
Bodas de Caná. Maria não pede ao
Senhor um milagre. De facto ainda
não era claro se o fazer milagres
pertencia à Sua missão. Ela
simplesmente apresenta ao Senhor a
dificuldade, na qual os amigos se
encontravam. Maria coloca tudo nas
mãos de Jesus e abandona-se a Ele e
ao Seu operar. Nem sequer a
aparente recusa a desanima. A sua
confiança em Jesus e a unidade com



a vontade do seu Filho permanecem
ilesas. Assim, ela nos ensina: que
também nós, na nossa relação com
Deus, devemos continuamente
experimentar e avançar através de
recusas. "Os meus pensamentos
não são os vossos pensamentos..."
A verdade desta palavra bíblica
experimentamo-la na nossa vida. É
importante, então, despojarmo-nos
da nossa maneira de ver e não nos
abandonarmos à desilusão ou
mesmo à dúvida. Deste modo,
podemos aprender a deixar
converter a nossa vontade, muitas
vezes errada, de modo que ela se
conforme à vontade de Deus e assim
se torne recta.

Nesta passagem das Bodas de Caná
está também a palavra de Maria aos
criados, a qual, depois do Fiat, é
talvez a sua mais bela palavra. Em
última análise, ela é só uma
aplicação do Fiat, do seu Sim, em
relação a todos nós: Fazei tudo o que



Ele vos disser. Isto significa, para
nós: conformai a vossa vontade à
vontade de Deus. Escutai e estai
prontos para o Seu chamamento.
Reconhecei-O como o Senhor, que
vos indica o caminho e vos conduz
rectamente. Com estas palavras,
convida os criados e convida-nos
também a nós à fé. Maria não pediu
o milagre do vinho como tal mas
aguardou inteiramente o que o
Senhor iria fazer. Porém ela chamou
à fé e conduziu para o verdadeiro
milagre. Por isso, Isabel saudou
Maria, por ocasião da sua visita, com
as palavras: "Bem aventurada és tu
porque acreditaste" (Luc.1,45). Com
a sua fé, ela abriu a porta para a
Encarnação da Palavra, para as
santas núpcias entre Deus eterno e a
sua criatura, a pessoa humana. A
partir da sua fé, como crente, ela é
agora, como diz a Igreja Oriental, a
Hodegetria, a condutora que leva à
fé, ao interior do mistério nupcial do
amor de Cristo. Ela antecipou assim o



essencial do que aconteceu e mostra-
nos o núcleo, o que para sempre
importa saber.

Fazei o que Ele vos disser, acreditai
em Jesus Cristo, o Filho de Deus vivo.
Acreditai com uma fé, que é amor;
crede com uma fé que não é pura
teoria, mas vida; crede com uma fé
que aceita a vontade de Deus, mesmo
se a não conhecemos e se vai contra
a nossa vontade. Acreditai e, no meio
das coisas terrenas, vereis a glória de
Deus, a superabundância e o brilho
do Seu amor. Acreditai e vereis: onde
os outros só vêem a cruz, uma
existência falhada e um fim
vergonhoso, vereis vós a
sobremedida do superabundante
amor de Deus, a Sua glória que nos
salva. Acreditai e recebereis o
saboroso vinho da presença de Deus
na vossa vida. Acreditai em Deus e
então as águas mesquinhas do dia a
dia, os mesquinhos dons que



oferecemos, hão de transformar se
no vinho da Sua santa proximidade.

Isto nos diz, a isto nos exorta Maria,
precisamente aqui em Fátima. As
palavras "fazei tudo o que Ele vos
disser" são expressão do amor, da
solicitude maternal d'Aquela que,
sendo Mãe de Deus, é também, por
vontade de Cristo, nossa Mãe. De
facto, junto à Cruz, o Senhor fez dela
mãe do discípulo amado, mãe de
todos os discípulos de Cristo Seu
Filho e, portanto, nossa mãe. E como
diz o último Concílio: "A
maternidade de Maria na
economia da graça perdura sem
interrupção, desde o
consentimento que fielmente deu
na anunciação e que manteve
inabalável junto à cruz, até à
consumação eterna de todos os
eleitos" (L.G. 62). É próprio das mães
desejar e procurar o bem dos filhos.
Por isso também Maria Santíssima,
que é Rainha, Mãe de Misericórdia,



Mãe Clementíssima e intimamente
associada à obra do Seu Filho, como
nossa Mãe, na ordem da graça (L.G.
61), continua solícita a sua função
materna, exortando-nos a cumprir a
vontade de Deus, a escutar e a pôr
em prática as palavras do seu Divino
Filho. Como em Caná, as suas
exortações, a sua protecção e a sua
maternal solicitude perduram por
todos os séculos em prol daqueles
que a "proclamam bendita por
todas as gerações" (Luc 1,48 ).

Através dos dois grandes sinais de
Lurdes e de Fátima, ela está
connosco, como Mãe de Misericórdia
e nos exorta. Não precisa de muitas
palavras, pois tudo está dito, naquela
sua palavra essencial toda
impregnada de solicitude materna: 
"fazei tudo o que Ele vos disser".
Devemos notar também que Maria
falou aos pequeninos, aos menores,
aos sem voz, aos que não contam,
neste mundo iluminado, cheio de



orgulho de saber e de fé no
progresso, o qual é, ao mesmo tempo,
um mundo cheio de destruições,
cheio de medo e cheio de desespero:
porque, de facto, eles já não têm
vinho, mas só água. Ó quanto isto
tem aplicação hoje! Maria fala aos
pequeninos, para nos mostrar o que
é preciso saber: isto é, atender ao
único necessário, ao inteiramente
simples, ao que para todos é
igualmente importante e igualmente
possível: crer em Jesus Cristo, o
bendito fruto do seu ventre. Nós lhe
agradecemos esta sua presença
maternal e por nos falar, como Mãe
Clementíssima e Misericordiosa, aqui
neste lugar, e dum modo tão vivo e
tão expressivo. E é, por isso, que, com
toda a Igreja, louvando a Mãe de
Deus e nossa Mãe celeste, com as
palavras da "Salve Rainha, Mãe de
Misericórdia", lhe pedimos: "e
depois deste desterro nos mostrai
Jesus, ó clemente, ó piedosa, ó doce
Virgem Maria". Amen.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-
cardeal-ratzinger-em-fatima-13-de-

outubro-de-1996/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-cardeal-ratzinger-em-fatima-13-de-outubro-de-1996/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-cardeal-ratzinger-em-fatima-13-de-outubro-de-1996/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-cardeal-ratzinger-em-fatima-13-de-outubro-de-1996/
https://opusdei.org/pt-pt/article/homilia-do-cardeal-ratzinger-em-fatima-13-de-outubro-de-1996/

	Homilia do Cardeal Ratzinger em Fátima (13 de Outubro de 1996)

