
opusdei.org

"Gratias tibi, Deus,
gratias tibi"

Homilia de D. Nuno Brás, Bispo
auxiliar de Lisboa, na missa em
honra de S.Josemaria celebrada
no passado dia 26 de Junho na
Igreja de Nossa Senhora de
Fátima (Lisboa).

01/07/2013

Gratias tibi, Deus, gratias tibi! – estas
palavras, pronunciadas por São
Josemaria na Quinta-feira santa de
1975 (M. DOLZ, São Josemaria
Escrivá , 54), a véspera dos seus 50
anos de sacerdócio, ao agradecer a



Deus a Sua Obra, espalhada pelo
mundo inteiro e construída a partir
de "meios completamente ilógicos"
aos olhos dos homens, traduzem o
mesmo sentimento que hoje enche o
nosso coração, ao agradecermos ao
Senhor o exemplo da sua vida santa,
a entrega total da sua existência a
Cristo sacerdote, o labor incansável e
exemplar do seu apostolado: "graças
Te sejam dadas a Ti, ó Deus; graças Te
sejam dadas".

Deixando ressoar em nós a Palavra
de Deus que acabou de ser
proclamada, vejamos como, também
ela, nos convidava a estes mesmos
sentimentos.

1. Em primeiro lugar, fomos
colocados perante a intenção
criadora de Deus, perante o “porquê”
inicial de tudo o que existe.

Deus, antes e acima de tudo. A Ele
tudo se deve; Ele é o segredo de tudo
quanto povoa o mundo e não se



encontra sob o domínio do pecado. O
Deus que tudo criou a partir do nada
porque quis espelhar o seu ser no
mundo (e de um modo particular no
Homem) constitui o princípio e o fim
de tudo quanto existe. E isso significa
que d'Ele surgiram e continuam a ter
princípio a beleza da criação e todas
as dimensões do viver humano; mas,
igualmente, que para Ele hão-de
confluir e n'Ele se hão-de encontrar,
não apenas a evolução natural e todo
o verdadeiro desenvolvimento, como
também toda a atividade do Homem:
das ciências naturais à economia; da
técnica à espiritualidade; do trabalho
manual à contemplação e intimidade
maior do próprio Deus; da vida
familiar, social e política ao segredo
da consciência, onde apenas têm
acesso Deus e cada ser humano.

Certamente: existe o pecado, fruto
daquele querer livre que se opõe a
Deus e que nos desvia da intenção
primeira da criação. Mas, mesmo



esse, por maior que seja, não é capaz
de impedir totalmente a beleza, o
bem e a verdade divinos que
brilham, constantemente, na criação
e naquilo que o ser humano realiza
quando se percebe convidado a
continuar a obra criadora de Deus:
antes do pecado, e mais forte que ele,
encontra-se a santidade divina. É,
com efeito, a santidade – expressão
maior e inabalável do ser de Deus –
que, em última análise, constitui a
lei, o princípio de toda a procura
humana. Procuramos, investigamos,
vivemos porque antes de nós existe
Deus, e a sua bondade constitui a
chave para chegarmos ao sentido de
tudo o que existe.

Por isso, mesmo quando submersos
no pecado, que procura destruir e
desviar o Homem da santidade, é
esta que, verdadeiramente, é
buscada pelo viver humano. Santo
Agostinho haveria de o reconhecer:
"fizeste-nos para Ti, Senhor, e o nosso



espírito anda inquieto enquanto não
repousar em Ti" ( Confessiones , I,1).
Deus, princípio e fim. O mesmo é
dizer: a santidade, princípio e fim do
ser humano e do mundo – santidade
que havemos de procurar viver, e
que havemos deixar que brilhe em
tudo o que pensamos, fazemos,
somos. Ou, para usar palavras de São
Josemaria: "A santidade não é
qualquer coisa para privilegiados: o
Senhor chama a todos, de todos
espera amor: de todos, onde quer
que se encontrem; de todos, qualquer
que seja o seu estado, a sua profissão
ou ofício" (M. DOLZ, São Josemaria
Escrivá , 47).

2. Mas a santidade divina veio até
nós, mostrou-Se, não apenas na
natureza criada: a santidade é um
Homem verdadeiro, é Jesus Cristo, o
Verbo feito carne. E Jesus não é
apenas um exemplo distante e
inalcançável de santidade: Ele é a
santidade viva e presente no meio do



mundo e da história, em todos os
tempos. Jesus não é, apenas, mais um
“justo” que viveu sobre a terra, ainda
que o mais justo de todos: é o próprio
Deus que se faz Homem e não recusa
viver o drama humano e, o que é
mais, não recusa fazer seu, assumir o
drama de cada ser humano, o pecado
de cada um de nós, para, em troca,
nos oferecer a Sua vida divina.

Em Jesus, morto e ressuscitado,
resplandece a vida eterna de Deus. E
o seu Espírito Santo, derramado em
nossos corações, permite que, por
graça, também nós vivamos desta
vida. A nós, sem merecimento algum
da nossa parte, senão aquele de
cooperarmos com o Senhor Jesus e o
Seu Espírito, é-nos concedida a graça
de viver por Cristo, com Cristo e em
Cristo.

Como afirmava S. Josemaria: “Deus
entrega o Seu Filho à morte. Jesus, o
Filho Unigénito, abraça-se ao



madeiro, no qual O haviam de 
justiçar , e o seu sacrifício é aceite
pelo Pai. Como fruto da cruz,
derrama-se sobre a humanidade o
Espírito Santo. Na tragédia da Paixão
consuma-se a nossa própria vida e
toda a história humana. A Semana
Santa não pode reduzir-se a uma
mera recordação, pois que nela se
considera o mistério de Jesus Cristo,
que se prolonga nas nossas almas: o
cristão está obrigado a ser alter
Christus, ipse Christus , outro Cristo,
o próprio Cristo” ( Cristo que passa ,
191-192).

Ou, tomando agora o trecho da Carta
aos Romanos que escutámos como II
Leitura: “se somos filhos, também
somos herdeiros, herdeiros de Deus e
herdeiros de Cristo; se sofremos com
Ele, também com Ele seremos
glorificados” ( Rom 8,17).

3. Contudo, a nós, cristãos, não é
suficiente esta certeza íntima da



vitória da santidade sobre o pecado;
nem é suficiente a certeza de
partilharmos com Jesus a Sua barca,
que é a de Pedro. Porque a nós o
Senhor manda, como outrora ao
Pescador da Galileia: “Faz-te ao largo
e lançai as redes para a pesca”. E nós
havemos de nos encontrar
disponíveis para, como o Apóstolo,
respondermos: “sobre a Tua palavra,
lançarei as redes”.

Se é certo que, como Pedro, não
podemos ignorar a nossa condição de
pecadores, não é menos seguro o
convite que nos é dirigido por Jesus:
“Não temas. Daqui em diante serás
pescador de homens”.

Deixemos, uma vez mais, que as
palavras de S. Josemaria nos ajudem
a perceber esta missão que nos é
confiada: “A nossa missão de cristãos
é proclamar essa Realeza de Cristo;
anunciá-la com a nossa palavra e
com as nossas obras. O Senhor quer



os seus em todas as encruzilhadas da
Terra. A alguns, chama-os ao deserto,
desentendidos das inquietações da
sociedade humana, para recordarem
aos outros homens, com o seu
testemunho, que Deus existe.
Encomenda a outros o ministério
sacerdotal. À grande maioria, o
Senhor quere-os no mundo, no meio
das ocupações terrenas. Estes
cristãos, portanto, devem levar Cristo
a todos os ambientes em que se
desenvolve o trabalho humano: à
fábrica, ao laboratório, ao trabalho
do campo, à oficina do artesão, às
ruas das grandes cidades e às
veredas da montanha” ( Cristo que
passa , 204-205).

Para nós que aqui nos reunimos, não
é apenas motivo de festa celebrar a
solenidade de S. Josemaria,
recordando o seu exemplo de cristão
e de sacerdote. É, igualmente, fonte
de graças. A celebração dos santos,
daqueles que nos precederam no



labor quotidiano que constitui a vida
cristã, faz recair sobre todos e sobre
o próprio mundo as graças divinas
que a sua vida de santidade, a sua
união constante ao Senhor Jesus nos
mereceu e continua, ao longo dos
tempos, a fazer derramar
abundantemente. Não hesitemos em
pedi-las, reconhecendo que todas
elas encontram em Deus a sua fonte
inesgotável. E, ao mesmo tempo,
agradeçamo-las: Gratias tibi, Deus,
gratias tibi! – Graças Te sejam dadas
a Ti, ó Deus, graças Te sejam dadas!

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/gratias-tibi-

deus-gratias-tibi/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/gratias-tibi-deus-gratias-tibi/
https://opusdei.org/pt-pt/article/gratias-tibi-deus-gratias-tibi/
https://opusdei.org/pt-pt/article/gratias-tibi-deus-gratias-tibi/

	"Gratias tibi, Deus, gratias tibi"

