
opusdei.org

Fortaleza

Ser fortes de ânimo ajuda a
suportar as dificuldades e
superar nossos limites. Para os
cristãos, Cristo é o exemplo
para viver uma virtude que
abre a porta a muitas outras.

22/11/2018

1. “Per aspera ad astra!”

“Através das dificuldades, chega-se às
estrelas”. Esta conhecida frase de
Séneca exprime de modo gráfico a
experiência humana de que, para
conseguir o melhor, há que esforçar-



se, de que “o que vale, custa”, de que
é preciso lutar para vencer os
obstáculos e arestas que se vão
apresentando ao longo da vida, para
poder alcançar os bens mais altos.

Muitas obras literárias de diversas
culturas exaltam a figura do herói,
que encarna de algum modo as
palavras da sabedoria latina, que
qualquer pessoa desejaria também
para si: nil difficile volenti, nada é
difícil para aquele que quer.

Assim pois, a nível humano, a
fortaleza é valorizada e admirada.
Essa virtude, que anda de mãos
dadas com a capacidade de
sacrificar-se, tinha entre os antigos
um contorno bem definido. O
pensamento grego considerava a 
“andreia” como uma das virtudes
cardeais [1], que modera os
sentimentos de combate próprios do
apetite irascível, e assim dá vigor ao
homem para procurar o bem, mesmo



que seja difícil e árduo, sem que o
medo o detenha.

2. “Quia tu es fortitudo mea” (Sal
31, 5)

Pertence também à experiência
humana a constatação da debilidade
da nossa condição, que é, em certo
sentido, a outra face da moeda da
virtude da fortaleza. Muitas vezes
temos de reconhecer que não fomos
capazes de realizar tarefas que
teoricamente estavam ao nosso
alcance.

Dentro de nós encontramos a
tendência de nos acomodarmos, a
sermos condescendentes para
connosco, a renunciar ao que é
trabalhoso pelo esforço que
comporta. Por outras palavras, a
natureza humana, criada por Deus
para o alto, mas ferida pelo pecado, é
capaz de grandes sacrifícios e, ao
mesmo tempo, de grandes
transigências.



A Revelação cristã apresenta uma
resposta cheia de sentido a essa
condição paradoxal que é a nossa
existência. Por um lado, assume os
valores próprios da virtude humana
da fortaleza, que é louvada em
numerosas ocasiões na Bíblia. Já na
literatura sapiencial se fazia eco dela,
ao dar a entender, sob a forma de
uma pergunta retórica no livro de
Job, que a vida do homem sobre a
terra é uma luta [2].

Com frase em certo sentido
misteriosa, Jesus disse, falando do
Reino de Deus, que o alcançam os
que fazem violência a si próprios: 
violenti rapiunt [3]. Esta ideia ficou
plasmada na iconografia medieval,
como acontece por exemplo na
capela de Todos os Santos de
Regensburg, onde a imagem que
representa a fortaleza luta contra um
leão.



Ao mesmo tempo, são numerosos os
textos da Escritura que sublinham
como as diversas manifestações de
um comportamento forte (paciência,
perseverança, magnanimidade,
audácia, firmeza, franqueza, e
inclusive a disposição de dar a vida)
provém (e só podem ser mantidas) se
estão ancoradas em Deus: “quia tu es
fortitudo mea”, porque Tu és minha
fortaleza (cf. Sl 71, 3) [4]. Por outras
palavras, a experiência cristã ensina
que “toda a nossa fortaleza é
emprestada”[5].

S. Paulo exprime de modo certeiro
este paradoxo, em que se entrelaçam
os aspetos humanos e sobrenaturais
da virtude: “quando estou fraco,
então é que sou forte”, já que, como
assegurou o Senhor: “sufficit tibi
gratia mea, nam virtus in infirmitate
perficitur, basta-te a minha graça,
porque é na fraqueza que se revela a
minha força”[6].



3. “Sem Mim nada podeis fazer” (Jo
15, 5)

O modelo e fonte da fortaleza para o
cristão é, pois, o próprio Cristo, que
não só oferece com as suas ações um
exemplo constante que chega ao
extremo de dar a própria vida por
amor aos homens [7], mas que além
disso afirma: “sem mim nada podeis
fazer”[8].

Assim, a fortaleza cristã torna
possível o seguimento de Cristo, um
dia após outro, sem que o temor, o
prolongamento do esforço, os
sofrimentos físicos ou morais, os
perigos, obscureçam no cristão a
perceção de que a verdadeira
felicidade está em seguir a vontade
de Deus, ou o afastam dela. A
advertência de Jesus Cristo é clara: 
“Expulsar-vos-ão das sinagogas, e
virá a hora em que todo aquele que
vos tirar a vida julgará prestar culto a
Deus” [9].



4. “Beata quae sine morte meruit
martyrii palmam”: o martírio da
vida quotidiana

Desde o começo os cristãos
consideraram uma honra sofrer o
martírio, pois reconheciam que os
levavam a uma plena identificação
com Cristo. A Igreja manteve ao
longo da história uma tradição de
particular veneração pelos mártires,
que por especial disposição da
Providência derramaram o seu
sangue para proclamar a sua adesão
a Jesus, oferecendo assim o maior
exemplo não só de fortaleza, mas
também de testemunho cristão [10].

Mesmo que não tenham faltado em
cada época histórica, incluída a
nossa, essas testemunhas do
Evangelho, o facto é que na vida
corrente em que a maior parte dos
cristãos se encontra, dificilmente
chegaremos a essas condições.



Não obstante, como recordava Bento
XVI, há também um “martírio da
vida quotidiana”, de cujo testemunho
o mundo de hoje está especialmente
necessitado: “o testemunho
silencioso e heroico de tantos cristãos
que vivem o Evangelho sem
compromissos, cumprindo o seu
dever e dedicando-se generosamente
ao serviço aos pobres” [11].

Neste sentido, o olhar dirige-se a
Santa Maria, pois Ela esteve ao pé da
Cruz de seu Filho, dando exemplo de
extraordinária fortaleza sem padecer
a morte física, de modo que pode
dizer-se que foi mártir sem morrer,
segundo o teor de uma antiga oração
litúrgica [12]. “Admira a firmeza de
Santa Maria: ao pé da cruz, com a
maior dor humana – não há dor como
a sua dor -, cheia de fortaleza.- E pede-
lhe essa firmeza, para que saibas
também estar junto da Cruz [13].



5. “Omnia sustineo propter
electos” (2Tm 2, 10)

A Virgem dolorosa é testemunha fiel
do Amor de Deus, e ilustra muito
bem o ato mais típico da virtude da
fortaleza, que consiste em resistir 
(sustinere) [14] ao desfavorável, ao
desagradável, ao doloroso. É um
perseverar no bem, porque sem o
bem não há felicidade. Para o cristão
a felicidade identifica-se com a
contemplação da Trindade no céu.

Em Santa Maria cumprem-se as
palavras do Salmo: si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum… se todo um exército se virar
contra mim, o meu coração não
temerá [15]. Também S. Paulo, antes
de chegar ao supremo testemunho de
Cristo, se exercitou durante a sua
vida neste ato característico da
fortaleza, até poder afirmar: “pelo
que tudo suporto por amor dos
escolhidos” [16].



Para revelar este aspeto da virtude (a
resistência), a Sagrada Escritura
costuma referir-se à imagem da
rocha. Jesus , numa das suas
parábolas alude à necessidade de
construir sobre a rocha, ou seja, não
só escutar a palavra, mas esforçar-se
por pô-la em prática [17]. Entende-se
que, em última análise, a rocha é
Deus, como não cessa de repetir o
Antigo Testamento [18]: “Minha
rocha e meu baluarte, meu libertador,
meu Deus, o rochedo em que me
amparo, meu escudo, força de minha
salvação” [19]. Não surpreende então
que S. Paulo chegue a afirmar que a
rocha é o próprio Cristo [20], o qual é
“força de Deus” [21].

Para resistir nas dificuldades a
fortaleza provém, pois, da união com
Cristo pela fé, como indica S. Pedro: 
resistite fortes in fide!, resisti-lhe
fortes na fé [22]. Deste modo, pode
dizer-se que o cristão se converte,
como Pedro, na rocha em que Cristo



se apoia para construir e sustentar a
sua Igreja [23].

6. “In patientia vestra possidebitis
animas vestras” (Lc 21,19)

Parte da fortaleza é a virtude da
paciência, que Joseph Ratzinger
descreveu como “a forma quotidiana
do amor”[24]. A razão pela qual o
cristianismo deu tradicionalmente a
essa virtude uma importância
notável pode deduzir-se de umas
palavras de Santo Agostinho no seu
tratado sobre a paciência, que
descreve como “um dom tão grande
de Deus, que deve ser proclamada
como uma marca de Deus que habita
em nós”[25].

A paciência é, pois, uma caraterística
do Deus da história da salvação [26],
como ensinava Bento XVI no início
de seu pontificado: “Este é o
diferencial de Deus: Ele é o amor.
Quantas vezes desejaríamos que
Deus se mostrasse mais forte! Que



atuasse duramente, derrotasse o mal
e criasse um mundo melhor. Todas
as ideologias do poder se justificam
assim, justificam a destruição do que
se opusesse ao progresso e à
libertação da humanidade. Nós
sofremos pela paciência de Deus. E,
não obstante, todos necessitamos da
sua paciência. O Deus, que se fez
cordeiro, disse-nos que o mundo se
salva pelo Crucificado e não pelos
crucificadores. O mundo é redimido
pela paciência de Deus e destruído
pela impaciência dos homens” [27].

Muitas implicações práticas podem
ser extraídas desta consideração. A
paciência conduz a saber sofrer em
silêncio, a suportar as contrariedades
que emergem do cansaço, do caráter
alheio, das injustiças, etc. A
serenidade de ânimo torna possível
que procuremos fazer-nos tudo para
todos [28], acomodando-nos aos
demais, levando connosco o nosso
próprio ambiente, o ambiente de



Cristo. Por isso mesmo o cristão
procura não pôr em perigo a sua fé e
a sua vocação por uma conceção
equivocada da caridade, sabendo
que – utilizando uma expressão
coloquial – pode chegar-se até às
portas do inferno, porém não entrar,
porque ali não se pode amar a Deus.
Deste modo, se cumprem as palavras
de Jesus: “é pela vossa paciência que
alcançareis a vossa salvação” [29].

7. “Aquele que perseverar até ao
fim, será salvo” (Mt 10, 22)

A paciência está em estreita
correspondência com a
perseverança. Esta costuma ser
definida como a persistência no
exercício de obras virtuosas apesar
da dificuldade e do cansaço derivado
de sua demora no tempo. Mais
precisamente costuma-se falar de
constância quando se trata de vencer
a tentação de abandonar o esforço
perante o aparecimento de um



obstáculo concreto; enquanto se fala
de perseverança quando o obstáculo
é apenas o prolongar no tempo desse
esforço [30].

Não se trata somente de uma
qualidade humana, necessária para
alcançar objetivos mais ou menos
ambiciosos. A perseverança, à
imitação de Cristo, que foi obediente
ao desígnio do Pai até o final [31], é
necessária para a salvação, segundo
as palavras evangélicas: “mas aquele
que perseverar até o fim será salvo”
[32]. Entende-se então a verdade da
afirmação de S. Josemaria: “Começar
é de todos; perseverar, de santos”
[33]. Daí o amor que este sacerdote
santo revelava pelo trabalho bem
acabado, que descrevia como um
saber colocar as “últimas pedras” em
cada trabalho realizado [34].

“Toda a fidelidade deve passar pela
prova mais exigente: o tempo […]. É
fácil ser coerente por um dia, ou por



alguns dias […]. Só pode chamar-se
fidelidade a uma coerência que dura
toda uma vida”[35]. Estas palavras de
S. João Paulo II ajudam a
compreender a perseverança sob
uma luz mais profunda, não como
mero persistir, mas antes de tudo
como autêntica coerência de vida;
uma fidelidade que acaba por
merecer o louvor do senhor da
parábola dos talentos, e que pode
considerar-se como uma fórmula
evangélica de canonização: “Muito
bem, servo bom e fiel; já que foste fiel
no pouco, eu te confiarei muito. Vem
regozijar-se com o teu senhor”[36].

8. “Magnus in prosperis, in
adversis maior”

“Grande na prosperidade, maior na
adversidade”. Estas palavras do
epitáfio do rei inglês Jaime II, na
igreja de Saint Germain em Laye,
próximo de Paris, exprimem a
harmonia entre os diferentes aspetos



da virtude da fortaleza: por um lado,
a paciência e a perseverança, que se
relacionam com o ato de resistir no
bem, e que já considerámos; do
outro, a magnificência e a
magnanimidade, que fazem
referência direta ao ato de atacar, de
se lançar a grandes
empreendimentos, e também nos
pequenos cometimentos da vida
corrente. De facto, segundo a
Teologia moral, “a fortaleza, como
virtude do apetite irascível, não só
domina os nossos medos (cohibitiva
timorum), mas também modera as
ações temerárias e audazes
(moderativa audaciarum). Assim, a
fortaleza ocupa-se do medo e da
audácia, impedindo o primeiro e
impondo um equilíbrio à
segunda” [37].

A magnanimidade ou grandeza de
ânimo é a prontidão para tomar
decisões de empreender obras
virtuosas, admiráveis e difíceis,



dignas de grande honra. Por sua
parte, a magnificência refere-se à
realização efetiva de obras grandes, e
em particular a procura e emprego
dos recursos económicos e materiais
adequados para levar a cabo obras
grandes ao serviço de Deus e do bem
comum [38].

S. Josemaria descrevia a pessoa
magnânima com estes termos: 
“ânimo grande, alma dilatada, onde
cabem muitos. É a força que nos move
a sair de nós mesmos, a fim de nos
prepararmos para empreender obras
valiosas, em benefício de todos. No
homem magnânimo, não se alberga a
mesquinhez, não se interpõe a
tacanhez, nem o cálculo egoísta, nem
a embuste interesseiro. O magnânimo
dedica sem reservas as suas forças ao
que vale a pena. Por isso é capaz de se
entregar a si mesmo. Não se
conforma com dar: dá-se. E assim
consegue entender qual é a maior



prova de magnanimidade: dar-se a
Deus” [39].

Requer-se magnanimidade para
empreender, em cada dia, o trabalho
da própria santificação e o
apostolado no meio do mundo, das
dificuldades que sempre haverá, com
a convicção de que tudo é possível ao
que crê [40]. Neste sentido, o cristão
magnânimo não teme proclamar e
defender com firmeza, nos
ambientes em que se move, os
ensinamentos da Igreja, também nos
momentos em que isso possa supor
um ir contra a corrente [41], aspeto
que tem uma profunda raiz
evangélica. Assim, o cristão
conduzir-se-á com compreensão
perante as pessoas por vezes com
uma santa intransigência na doutrina
[42], fiel ao lema paulino veritatem
facientes in caritate, vivendo a
verdade com caridade [43], que
implica defender a totalidade da fé
sem violência. Isto implica também



que a obediência e docilidade ao
Magistério da Igreja não se contrapõe
ao respeito da liberdade de opinião;
pelo contrário, ajuda a distinguir
bem a verdade da fé do que são
simples opiniões humanas.

* * *

No começo fez-se referência à
resistência paciente de Maria ao pé
da Cruz. A fortaleza exemplar de
Nossa Senhora inclui também a
grandeza de alma que a levou a
exclamar ante a sua prima Isabel: 
Magnificat anima mea Dominum…
quia fecit mihi magna qui potens est, a
minha alma glorifica o Senhor…
porque fez em mim grandes coisas
[44]. A exultação de Maria encerra
uma importante lição para nós, como
recordava Bento XVI: “O homem só é
grande, se Deus é grande. Com Maria
devemos começar a compreender
que é assim. Não devemos distanciar-
nos de Deus, mas fazer que Deus



esteja presente, fazer que Deus seja
grande na nossa vida; assim também
nós seremos divinos: teremos todo o
esplendor da dignidade divina” [45].

S. Sanz Sánchez

*** Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, nn. 736,
1299, 1303, 1586, 1805, 1808, 1811,
1831-1832, 2473; João Paulo II, A
virtude da fortaleza, Audiência geral,
Roma, 15 de novembro de 1978;
Santo Agostinho, De patientia (PL 40);
S. Tomás de Aquino, Suma Teológica,
II- II, qq. 123-140 S. Josemaria, 
Amigos de Deus, nn. 77-80

----------------------------------

[1] Cf. Ángel Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo per esssere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, pp. 284
e 289.

[2] Cf. Job 7, 1.



[3] Mt 11, 12.

[4] Cf. Ex 15, 2; Es 8, 10; Is 25, 1; Sl 31,
4; 46, 2; 71, 3; 91, 2; 1 Tm 1,12; 2 Tm 1,
7; Cl 1, 11; Fl 4,1; Rm 5, 3-5.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 728.

[6] 2 Co 12, 9-10.

[7] Cf. Jo 13, 15 e 15, 13.

[8] Jo 15, 5.

[9] Jo 16, 2.

[10] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2473. Como se sabe, a palavra
latina martyr deriva do grego mártys,
que significa testemunha.

[11] Bento XVI, Angelus, 28 de
outubro de 2007. S. Josemaria
descrevia este martírio incruento em
Caminho, n. 848.

[12] “Bem-aventurada a Virgem
Maria, que mereceu sem morrer a



palma do martírio ao pé da Cruz do
Senhor”. Trata-se da Communio da
festa da Virgem Dolorosa no antigo
Missal de São Pio V, que, com um leve
retoque, passou a ser, na forma
corrente do rito latino, a antífona do
aleluia do capítulo n. 11 do Ordinário
da Santíssima Virgem: “Beata est
Maria Virgo, quae sine morte meruit
martyrii palmam sub cruce Domini”
(cf. Pedro Rodríguez, n. 622 de 
Camino, edição crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2004).

[13] S. Josemaria, Caminho, n. 508.

[14] Cf. Ángel Rodriguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 291.

[15] Sl 26, 3.

[16] 2 Tm 2, 10.

[17] Cf. Lc 6, 47-49.



[18] Cf. 1 Sm 2, 2; 2 Sm 22, 47; Dt 32, 4;
Hab 1, 12; Is 26, 4; Sl 27, 1; Sl 30, 3-4; 
Sl 61, 3.7-8; Sl 94,22; Sl 144, 1; etc.

[19] 2 Sm 22, 2-3; cf. Sl 18, 3.

[20] 1Cor 10, 4.

[21] 1 Cor 1, 24.

[22] 1 Pd 5, 9.

[23] Cf. Mt 16, 18.

[24] Citado por G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio e
dell’insegnamento nel ricordo dei
colleghi e degli allievi (1946-1977).
São Paulo, Cinisello Balsamo (Milão)
2008, p. 11.

[25] Santo Agostinho, De patientia, 1
(PL 40, 611). A paciência é um dos
frutos do Espírito Santo enumerados
por S. Paulo em Gl 5, 22. Cf. 
Catecismo da Igreja Católica, nn. 736
e 1832.



[26] Alguns textos neotestamentários
aludem à paciência de Deus: cf. 1 Pr
3, 20; 2 Pr 3, 9. 15; Rm 2, 4; Rm 3, 26; 
Rm 9, 22; Rm 15, 5; 1 Tm 1, 16. [27];
Bento XVI, Homilia no solene início do
ministério petrino, Roma, 24 de abril
de 2005.

[28] Cf. 1Co 9, 22.

[29] Lc 21, 19.

[30] Cf. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 298.

[31] Cf. Fl. 2, 8.

[32] Mt 10, 22.

[33] S. Josemaria, Caminho, n. 983.

[34] “Gosto das últimas [pedras], que
supõem o termo de um longo e
paciente esforço” (S. Josemaria,
Entrevista para “El Cruzado
Aragonés”, 3 de maio de 1969, n. 16).



[35] João Paulo II, Homilia na
Catedral Metropolitana, México, 26
de janeiro de 1979.

[36] Mt 25, 23.

[37] R. Cessario, As virtudes, Edicep,
Valência 1988, p. 206. [38] Cf. Ángel
Rodríguez Luño, Scelti in Cristo per
essere santi. III. Morale speciale,
EDUSC, Roma 2008, pp. 294 e 296. A
magnanimidade ou longanimidade é
propriamente considerada
tradicionalmente como um dos
frutos do Espírito Santo: cf. 
Catecismo da Igreja Católica, n. 1832.

[39] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
80. O Fundador do Opus Dei
considerava como manifestação de
magnanimidade o cuidado das coisas
pequenas: “as almas grandes têm
muito em conta as coisas pequenas”
(S. Josemaria, Caminho, n. 818).

[40] Cf. Mc 9, 23.



[41] Cf. São Josemaria, Via Sacra, XIII
estação, ponto 3.

[42] Cf. São Josemaria, Caminho, nn.
393-398.

[43] Ef 4, 15.

[44] Lc 1, 46-49.

[45] Bento XVI, Homilia na Solenidade
da Assunção, Castelgandolfo, 15 de
agosto de 2005.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/fortaleza/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/fortaleza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fortaleza/

	Fortaleza

