
opusdei.org

Formar o caráter na
virtude

A maturidade cristã implica
tomar as rédeas da nossa vida,
perguntar-nos realmente,
diante de Deus, sobre o que nos
falta ainda. Inicia-se então uma
batalha para adquirir as
virtudes, com o nosso empenho
e, sobretudo, com a ajuda do
Senhor.

23/10/2015

Tendo ele saído para se pôr a
caminho, veio alguém correndo e,
dobrando os joelhos diante d´Ele,



suplicou-Lhe: Bom Mestre, que farei
para alcançara vida eterna? [1]. Nós,
discípulos do Senhor, presenciamos a
cena com os Apóstolos e, talvez, nos
surpreendamos com a resposta: Por
que me chamas bom? Só Deus é bom
[2] Jesus não dá uma resposta direta.
Com suave pedagogia divina, quer
dirigir aquele jovem para o sentido
último das suas aspirações: «Jesus
mostra que a pergunta do jovem é,
na verdade, uma pergunta religiosa,
e que a bondade que atrai e
simultaneamente vincula o homem,
tem a sua fonte em Deus, mais, é o
próprio Deus, o único que é digno de
ser amado "com todo o coração, com
toda a alma e com toda a mente"» [3]

Para entrar na Vida

O Senhor volta, em seguida, às
palavras daquela consulta audaz:
que devo fazer? Se queres entrar na
vida – responde − observa os
mandamentos [4]. Tal como o



apresentam os Evangelhos, o jovem é
um judeu piedoso que poderia ter
ficado satisfeito com esta resposta; o
Mestre confirmou-o nas suas
convicções, pois descreve-lhe os
mandamentos que tem vivido desde
a sua adolescência [5]. No entanto,
quer ouvi-los da boca deste novo
Rabi que ensina com autoridade.
Intui, e não se equivoca, que pode
abrir-lhe horizontes insuspeitados.
Pergunta: Quais? [6], Jesus recorda-
lhe os deveres que têm a ver com o
próximo: Não matarás, não
cometerás adultério, não furtarás,
não dirás falso testemunho, honra teu
pai e tua mãe, amarás o teu próximo
como a ti mesmo [7]. São os preceitos
– a chamada segunda tábua – que
protegem «o bem da pessoa, imagem
de Deus, mediante a proteção dos
seus bens» [8]. Constituem a primeira
etapa, o caminho para a liberdade,
não a liberdade perfeita, como
afirma Santo Agostinho [9]; dito de
outro modo, são um primeiro passo



no caminho do amor, mas ainda não
o amor amadurecido, plenamente
satisfeito.

Que me falta ainda?

O jovem conhece e vive aqueles
preceitos, mas algo no seu interior
lhe pede mais; tem que haver – pensa
− algo mais que possa fazer. Jesus lê
no seu coração: fixou nele o olhar,
sentiu afeição por ele [10]. E lança-lhe
o desafio da sua vida: Uma só coisa te
falta; vai, vende tudo o que tens e dá-o
aos pobres e terás um tesouro no Céu.
Depois, vem e segue-Me [11]. Jesus
Cristo pôs aquele homem perante a
sua consciência, perante a sua
liberdade, perante o seu desejo de ser
melhor. Nós não sabemos em que
medida entendeu o convite do
Mestre, embora pela sua própria
pergunta − que me falta ainda? −
pareça que ele esperava outras
"coisas para fazer". As suas
disposições são boas, embora talvez



ainda não tivesse compreendido a
necessidade de interiorizar o sentido
dos mandamentos do Senhor.

A vida, para a qual Deus chama, não
consiste unicamente em fazer coisas
boas, mas em "ser bons", virtuosos.
Como costumava concretizar S.
Josemaria [12], não basta ser
bondadosos, mas bons, de acordo
com o panorama imenso − só Deus é
bom [13] - que Jesus abre diante de
nós.

A maturidade cristã implica tomar as
rédeas da nossa vida, perguntar-nos
realmente, diante de Deus, o que nos
falta ainda. Obriga-nos a sair do
refúgio confortável de quem é um
cumpridor da lei para descobrir que
o que conta é seguir Jesus, apesar dos
próprios erros. Deixamos então que
os seus ensinamentos transformem o
nosso modo de pensar e de sentir.
Experimentamos que o nosso
coração, antes pequeno e estreito,



dilata-se com a liberdade que Deus
nele colocou: correrei pelo caminho
dos vossos mandamentos, porque sois
Vós que dilatais o meu coração [14]

O desafio da formação moral

O jovem não esperava que "o que lhe
faltava" fosse precisamente pôr a sua
vida aos pés de Deus e dos outros,
perdendo a segurança de ser 
cumpridor. E retirou-se triste, como
sucede a todo aquele que prefere
seguir apenas o seu próprio
itinerário, em vez de deixar que Deus
o guie e o surpreenda. Deus chamou-
nos para viver com a Sua liberdade - 
hac libertate nos Christus liberavit
[15] - e, no fundo, o nosso coração
não se conforma com menos.

Amadurecer, é aprender a viver de
acordo com uns ideais elevados. Não
se trata simplesmente de conhecer
uns preceitos ou de adquirir uma
visão cada vez mais aperfeiçoada das
repercussões dos nossos atos.



Decidir-se a ser bons – santos, em
última análise – supõe identificar-se
com Cristo, sabendo descobrir as
razões do estilo de vida que Ele nos
propõe. Implica, portanto, saber o
significado das normas morais, que
nos ensinam a que bens precisamos
de aspirar, como devemos viver para
alcançar uma existência plena. E isto
consegue-se incorporando no nosso
modo de ser as virtudes cristãs.

Os pilares do caráter

O saber moral não é um discurso
abstrato, nem uma técnica. A
formação da consciência requer um
fortalecimento do caráter que se
apoia nas virtudes como seus pilares.
Estas são a base da personalidade,
estabilizam-na, transmitem-lhe
equilíbrio. Fazem-nos capazes de sair
de nós mesmos, do egocentrismo, e
direcionar o foco dos nossos
interesses para fora de nós próprios,
para Deus e para os outros. A pessoa



virtuosa está centrada, é ponderada
em tudo, é reta, íntegra, de uma só
peça. Por sua vez, aquele que carece
de virtudes, dificilmente será capaz
de empreender grandes projetos ou
de dar forma aos grandes ideais. A
sua vida estará feita de improvisos e
oscilações, de modo que não será
fiável, nem sequer para si mesmo.

Fomentar as virtudes expande a
nossa liberdade. Não tem nada a ver
a virtude com a habituação ou com a
rotina. Desde logo, para que ganhe
raízes um hábito operativo bom,
para que cristalize no nosso modo de
ser e nos leve a fazer o bem com
mais facilidade, não basta uma única
ação. A repetição sucessiva, ajuda a
que se estabilizem os hábitos: faz-nos
bons sendo bons. Repetir a resolução
de pôr-se a estudar a uma hora, por
exemplo, faz com que a segunda vez
nos custe menos do que a primeira, e
a terceira um pouco menos do que a
segunda..., mas deve-se perseverar



na determinação de pôr-se a estudar
para manter o hábito de estudo,
porque de outro modo perde-se.

A renovação do espírito

As virtudes humanas e
sobrenaturais, orientam-nos para o
bem, para aquilo que preenche as
nossas aspirações. Ajudam-nos a
alcançar a autêntica felicidade, que
consiste em unir-se a Deus: avida
eterna consiste em que conheçam a Ti,
um só Deus verdadeiro, e a Jesus
Cristo que enviaste [16]. Dão
facilidade para agir de acordo com os
preceitos morais, que já não se veem
apenas como normas a cumprir, mas
como um caminho que conduz à
perfeição cristã, à identificação com
Jesus Cristo, de acordo com o estilo
de vida das bem-aventuranças, que
são como que o retrato do Seu rosto e
«referem-se a atitudes e disposições
de fundo da existência» [17] que
conduzem à vida eterna.



Abre-se, então, um caminho de
crescimento na vida cristã, segundo
as palavras de S. Paulo: transformai-
vos pela renovação do vosso espírito,
para que possais discernir qual é a
vontade de Deus, o que é bom, o que
Lhe agrada e o que é perfeito [18]. A
graça transforma o modo como
julgamos os diferentes
acontecimentos, e dá-nos novos
critérios para atuar.
Progressivamente, aprendemos a
ajustar o nosso modo de ver as coisas
com a vontade de Deus, que também
se expressa na lei moral, de modo
que amamos o bem, a vida santa, e
gostamos doque é bom, Lhe agrada e
é perfeito [19]. Alcança-se a
maturidade moral e afetiva, do ponto
de vista cristão, que leva a apreciar
facilmente o que é verdadeiramente
nobre, verdadeiro, justo e bonito, e a
rejeitar o pecado, que ofende a
dignidade dos filhos de Deus.



Este caminho leva a formar, como
dizia S. Josemaria, uma «alma de
critério» [20]. Mas quais são as
características deste critério? Noutro
momento, ele acrescentava: «o
critério pressupõe maturidade,
firmeza de convicções, conhecimento
suficiente da doutrina, delicadeza de
espírito, educação da vontade» [21].
Que grande retrato da personalidade
cristã: uma maturidade que nos
ajuda a tomar decisões, com
liberdade interior, e a torná-las
próprias, isto é, com a
responsabilidade de quem sabe dar
conta delas; umas convicções fortes e
seguras, baseadas num
conhecimento profundo da doutrina
cristã que alcançamos através de
aulas ou palestras de formação, de
leituras, da reflexão e, especialmente,
do exemplo de outros, pois as
«verdadeiras estrelas da nossa vida
são as pessoas que souberam viver
com retidão» [22]. Isto relaciona-se
com a delicadeza de espírito, que se



traduz na amabilidade para com os
outros e na educação da vontade que
se decide a levar uma vida virtuosa.
Uma alma de critério, portanto, sabe
perguntar-se nas diferentes
circunstâncias: que espera Deus de
mim? Pede luzes ao Espírito Santo,
recorre aos princípios que assimilou,
aconselha-se com quem pode ajudar,
e sabe atuar em conformidade.

Fruto do amor

Assim entendido, o comportamento
moral − que se concretiza em viver
os mandamentos com a força da
virtude − é fruto do amor, que nos
compromete com a procura e a
promoção do bem. Um amor assim,
vai além do sentimento, que pela sua
própria natureza é flutuante e
efémero: não depende dos estados de
ânimo do momento, do que me
apetece, ou do quer me agradaria
numa determinada circunstância.
Pelo contrário, amar e ser amado



pressupõe um dar-se, que se baseia
no atrativo que originam no coração
o saber-se amado por Deus e aqueles
grandes ideais pelos quais vale a
pena penhorar a liberdade: «na
entrega voluntária, em cada instante
dessa dedicação, a liberdade renova
o amor e renovar-se é ser
continuamente jovem, generoso,
capaz de grandes ideais e de grandes
sacrifícios» [23]

A perfeição cristã não se limita ao
cumprimento de umas normas, nem
ao desenvolvimento isolado de
capacidades como o autocontrole ou
a eficiência. Impulsiona, em vez
disso, entregar a liberdade ao
Senhor, para responder ao Seu
convite: vem e segue-Me [24], com a
ajuda da Sua graça. Trata-se de viver
segundo o Espírito [25], movidos pela
caridade, de modo que se deseja
servir os outros, e compreende-se
que a lei de Deus é a via privilegiada
para realizar esse amor livremente



escolhido. Não é questão de cumprir
umas regras, mas de aderir a Jesus,
de compartilhar a Sua vida e o Seu
destino, obedecendo à vontade do
Pai.

Sem ser perfeccionistas

Este esforço para crescer nas
virtudes é alheio a qualquer afã
narcisista de perfeição. Lutamos por
amor ao nosso Pai Deus e é n'Ele que
temos fixo o olhar e não em nós
mesmos. Convém, portanto, rejeitar a
tendência para o perfeccionismo, que
poderia talvez surgir, se
planeássemos erroneamente a nossa
luta interior de acordo com uns
critérios de eficácia, rigor,
rendimento..., muito em voga
nalguns contextos profissionais, mas
que descaraterizam a vida moral
cristã. A santidade consiste
principalmente em amar a Deus.

Na verdade, a maturidade leva a
harmonizar o desejo de atuar bem,



com as limitações reais que
experimentamos em nós mesmos e
nos outros. Às vezes, podemos ter
vontade de dizer com São Paulo: não
entendo, absolutamente, o que faço,
pois não faço o que quero; faço o que
aborreço (...) Homem infeliz que sou!
Quem me livrará deste corpo que me
acarreta a morte? [26]. No entanto,
não perderemos a paz, porque Deus
nos diz o mesmo que ao Apóstolo: 
basta-te a Minha graça [27].
Enchemo-nos de agradecimento e
esperança, porque o Senhor conta
com as nossas limitações, desde que
nos incentivem a converter-nos e a
recorrer à Sua ajuda.

Mais uma vez, o cristão encontra um
ponto de apoio na primeira resposta
de Jesus ao jovem: só Deus é bom
[28]. Da bondade de Deus vivemos os
seus filhos. Ele dá-nos a força para
orientar toda a nossa vida para o que
é verdadeiramente valioso, de
compreender o que é bom e querê-lo,



de dispor de nós mesmos com vista à
missão que Ele nos confiou.

J.M. Barrio ‒ R. Valdés

[1] Mc 10, 17.

[2] Mc 10, 18.

[3] S. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), n. 9. Cfr. Mt
22, 37.

[4] Mt 19, 17.

[5] Cfr. Mc 10, 20.

[6] Mt 19, 18.

[7] Mt 19, 18-19.

[8] S. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, n. 13.



[9] Cfr. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (cit. em Veritatis
splendor, n. 13).

[10] Mc 10, 21.

[11] Mc 10, 21.

[12] Cfr. S. Josemaria, Caminho, n.
337.

[13] Mt 19, 17.

[14] Sl 118 (119), 32.

[15] Gl 5, 1

[16] Jo 17, 3.

[17] S. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, n. 16.

[18] Rm 12, 2.

[19] Rm 12, 2.

[20] S. Josemaria, Caminho, Ao leitor.



[21] S. Josemaria, Temas actuais do
cristianismo, n. 93.

[22] Bento XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), n. 49.

[23] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[24] Mc 10, 21.

[25] Cfr. Gl 5, 16.

[26] Rm 7, 15.24

[27] 2 Cor 12, 9.

[28] Mt 19, 17.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/formar-o-

carater-na-virtude/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/formar-o-carater-na-virtude/
https://opusdei.org/pt-pt/article/formar-o-carater-na-virtude/
https://opusdei.org/pt-pt/article/formar-o-carater-na-virtude/

	Formar o caráter na virtude

