
opusdei.org

A luz da fé (15):
Forças invisíveis: os
anjos, o demónio e o
inferno

Os anjos aparecem como
"espíritos destinados a um
serviço" (Hb 1:14) que se pode
resumir em duas ações: louvar
a Deus incessantemente e
cuidar dos homens, exercendo
assim uma participação na
providência salvífica de Deus.

08/10/2019



Hoje em dia somos facilmente
levados a pensar que existe apenas o
que se enquadra na nossa
experiência, que o mundo
verdadeiramente real é constituído
pelo que se vê e se toca, direta ou
virtualmente, através do ecrã de um
dispositivo. Ao mesmo tempo,
percebemos que existem coisas que
acontecem neste mundo que é muito
difícil que se devam apenas a causas
visíveis e experimentáveis, dada a
sua entidade fora do comum. Por
outras palavras, acontecem coisas
visíveis e tangíveis que têm a sua
origem em algo que não se vê nem se
toca. E isso, tanto para o bem como
para o mal. No primeiro caso,
comentamos: isto não é humano, é
divino, ou seja, é super-humano, bom
demais para ser apenas humano (por
exemplo, um milagre); no outro caso,
dizemos: isto é diabólico, isto é, é
muito mau para se dever única e
exclusivamente ao poder de um
indivíduo (por exemplo, um



assassinato brutal). Nos dois casos,
pensamos que sem uma força sobre-
humana, certas ações não se podem
realizar.

Seres puramente espirituais

A crença na existência de forças
invisíveis tem sido um desafio para a
razão humana desde sempre. Na
nossa sociedade avançada, quando
parece que é uma crença destinada a
desaparecer devido ao seu suposto
caráter mítico e simbólico,
misteriosamente reaparece de
maneiras diferentes na cultura (no
cinema ou na literatura) e até mesmo
nos testemunhos de pessoas que
narram factos portentosos que
atribuem a seres que estão para além
da nossa perceção sensível (que se
pode aplicar tanto à oração de
intercessão, como às práticas
esotéricas ou ao espiritismo).

Um conhecido exegeta do século
passado afirmou, na sua tentativa de



desmitificar o Novo Testamento para
tornar o homem contemporâneo 
mais credível, que não podia acender
a luz elétrica ou ouvir rádio e
continuar a acreditar no mundo dos
anjos e dos demónios. Que diria se
tivesse conhecido a internet, as redes
sociais e os smartphones? O avanço
tecnológico, que nos permite
dominar cada vez mais os nossos
limites espácio-temporais, é algo que
nos distancia ou talvez nos aproxima
do mundo puramente espiritual?
Que diz a fé cristã sobre tudo isto?

Perante semelhante questão, a
primeira coisa é admitir claramente
que, embora seja necessário afirmar
a existência de Deus para dar razão
da existência do mundo, pois que Ele
o criou, o mesmo não se pode dizer
de outros seres, embora sejam
superiores a nós. Baseado no facto de
que somente Deus é Criador, o
cristianismo descartou desde o início
a ideia de divindades intermédias



como se Deus, que é espírito puro,
não pudesse ter nenhuma relação
com o que está distante d’Ele, ou seja,
o material.

De qualquer forma, embora só Deus
seja necessário, o cristianismo, que
compartilhava elementos de outras
visões de mundo, conseguiu
gradualmente encontrar uma
explicação racional para a existência
de seres puramente espirituais. Neste
ponto, a reflexão de S. Tomás foi de
grande ajuda, pois na época
patrística causou muitas
controvérsias. Graças à sua
metafísica do ser, o Aquinate
conseguiu explicar que é possível
que existam seres criados puramente
espirituais [1]. Alguns podem pensar
que isso já ocorre completamente na
alma humana, mas o homem tem
uma natureza que também é
corporal. Assim como existem seres
puramente materiais na criação de
Deus, e outros compostos de matéria



e espírito, é muito conveniente, de
acordo com o princípio da ordem do
universo e da perfeição da mesma
criação, que existam seres criados
puramente espirituais [2].

A mediação para chegar a Deus

Na realidade, estas reflexões têm o
seu ponto de partida e de chegada na
narração bíblica da História da
Salvação, na qual aparecem junto a
Deus, o único Senhor e Criador,
outros seres cuja força e influência,
positiva ou negativa, se fazem notar
neste mundo. Os anjos aparecem
como "espíritos destinados a um
serviço" (Hb 1,14), que se pode
resumir simbolicamente em duas
atividades: cantar e voar [3]. Eles
cantam, ou seja, louvam a Deus
incessantemente, constituindo os
coros celestiais aos quais a liturgia da
Igreja se une de várias maneiras.
Portanto, não é de surpreender que,
quando a dimensão litúrgico-



sacramental da fé é desvalorizada, a
doutrina dos anjos seja posta de
parte. Por outro lado, os anjos voam,
ou seja, são enviados por Deus para
cuidar dos homens, exercendo assim
uma participação na providência
salvadora de Deus. Assim, o Novo
Testamento mostra-no-los a
acompanhar os momentos mais
importantes da vida de Cristo e da
Igreja nascente. De modo análogo,
guardam a vida de cada pessoa e
instituição, daí que a tradição cristã
fale da existência de um anjo da
guarda. [4]. A visão cristã, então, é
caracterizada pela mediação: a
grandeza do Criador é demonstrada
precisamente pelo facto de que o Seu
projeto está pensado para ser
cumprido com a ajuda das Suas
criaturas livres. E quanto mais
elevadas, mais serão participantes do
Seu governo sobre a criação.
Também experimentamos que é mais
fácil fazer as coisas diretamente do
que convencer os outros a fazê-las



livremente, masisto é um sinal de
maior perfeição, como mostra, por
exemplo, a experiência do governo
numa família ou em instituições de
vários tipos.

Por tudo isto, entende-se que os
anjos, como seres pessoais e livres,
tiveram, por assim dizer, a sua
própria história, da qual a Bíblia nos
diz de maneira concisa que alguns se
rebelaram contra Deus para sempre
[5]. Na realidade, a existência do
diabo e seus sequazes, confirmada
pela Igreja desde o início e
confirmada nos nossos dias em
várias ocasiões pelo Papa Francisco
[6], constitui o rosto oculto de uma
mensagem de esperança: o mal que
todos vemos no mundo, e não apenas
o que é produzido por outros, mas
também o que nós mesmos
cometemos, é algo que nos ultrapassa
e que, em certo sentido, provém de
um princípio que está mais além
("não nos deixeis cair em tentação



mas livrai-nos do mal") e, ao mesmo
tempo, que não é divino e, portanto,
não é originário, não é necessário.
Como se sabe, as histórias de tantas
tradições culturais tentam explicar a
origem do bem e do mal que existe
no nosso mundo - e dentro de nós - e,
para isso, recorrem a uma oposição
originária de princípios contrários.
Isso significa que o mal é tão radical
como o bem, que sempre esteve, está
e estará aí e que, finalmente, não
pode ser sanado. Isso
inevitavelmente leva a uma visão
desesperada do ser humano [7].

O cristianismo diz, no entanto, que
apenas o bem é originário e que a
existência do mal, que ninguém pode
negar, foi o resultado do uso
distorcido da liberdade das criaturas,
em primeiro lugar, das angelicais.

É por isso que experimentamos
fortemente o poder do mal no
mundo e na História, de uma



maneira que às vezes parece
invencível. O anúncio esperançado
cristão é a afirmação de que Deus
pôs um remédio, que o próprio Deus
assumiu esse mal no Seu Filho,
encarnado e morto numa cruz, para
que todos os que se unem a Ele
possam vencê-lo, associando-se ao
triunfo pascal da Sua ressurreição.
Esse triunfo, após a Ascensão de
Jesus Cristo ao céu, mostra-se na
história com frequência pequeno e
vulnerável, e até invisível, mas é real,
cresce misteriosamente e somente no
final se mostrará em todo o seu
esplendor. O próprio Deus não deixa
de oferecer manifestações visíveis do
Seu poder na Sua providência
salvífica na história, através dos
sacramentos, a efusão das Suas
múltiplas graças que atuam de
maneira mais ou menos oculta, mas
real, na vida das pessoas, servindo-se
do concurso de anjos, dos santos e de
tantas pessoas.



Misericórdia e inferno

Se Deus é tão bom e misericordioso
que toma a iniciativa de curar as
Suas criaturas, porque não faz o
mesmo com os anjos caídos? Parece
uma contradição falar em cura e
apoiar, como a Igreja faz, a existência
do inferno como um castigo perpétuo
para os demónios e para todos
aqueles homens que morrem
afastados de Deus. Parece que o
inferno implica eternizar o que
exatamente a fé cristã diz que não é
eterno, mas tem uma origem na
história. Se o mal começou, supõe-se
que ele também tenha um fim, de
modo que, no final, como diz S.
Paulo, "Deus seja tudo em
todos" (1Cor 15,28). De facto, já desde
Orígenes, não faltaram dentro da
Igreja em tempos diferentes, também
nos nossos dias, vozes que,
inspiradas pelas palavras de S. Paulo,
surgiram para sugerir uma
reconciliação universal no final dos



tempos. Se Deus é misericordioso,
como pode permitir que as pessoas
sejam condenadas para sempre longe
d’Ele?

No entanto, algo dentro de nós nos
diz que a vida das pessoas, humana
ou angélica, desfruta de um dom
inestimável, que é a liberdade, um
dom que o próprio Deus deu e não
pode tirar sem violentar a natureza
do que Ele mesmo criou. Não pode
ser que Deus não leve a sério a
liberdade das Suas criaturas. E, ao
mesmo tempo, dentro de nós existe
um forte sentido de justiça, que
clama que o impenitente mal
cometido não fique impune [8]; algo
nos diz que a imoralidade não pode
triunfar, como infelizmente acontece
tantas vezes na história do nosso
mundo, onde não se faz sempre
justiça, mais ainda, são cometidas
autênticas injustiças que são parte
desse mal de que estamos a falar. Se
Deus é realmente Deus, omnipotente



e bom, não pode tratar da mesma
maneira aqueles que se
comportaram de acordo com o bem e
aqueles que persistiram sem
arrependimento em cometer males
terríveis [9]. Esta é uma convicção das
grandes tradições religiosas da
humanidade: que Deus é
remunerador. Certamente o castigo
tem um claro propósito medicinal
nesta terra, mas quando termina o
tempo para entrar na dimensão
definitiva da existência, também
termina o tempo do arrependimento,
já que a decisão se fez de alguma
maneira eterna: aqui está o enorme
poder da liberdade.

O cristianismo, um dualismo de
liberdades

De facto, estamos, afinal de contas,
perante o mistério da liberdade,
tanto de Deus como das Suas
criaturas. Deus criou livremente, sem
restrições, de modo que a existência



de criaturas é fruto de uma livre
vontade divina de amar e ser amado.
Um filósofo moderno explicou como
precisamente a omnipotência se
manifesta de um modo maior na
criação de seres livres [10]. É um risco
que Deus quis correr, como disse S.
Josemaria [11], porque a liberdade das
Suas criaturas é real e a prova disso é
que podem escolher não apenas não
amar, mas até odiar o seu Criador, e
isso não apenas por um período de
tempo, mas também para sempre.
Por essa razão, Bento XVI falou da
nossa liberdade como "omnipotência
invertida" [12]. O homem é realmente
dono da sua liberdade e pode optar
por usá-la para o ódio e a destruição.

Por essa razão, é verdade que o
cristianismo, em certo sentido, é um
dualismo, pois sustenta que a
História é palco de um drama, de
uma luta entre o bem e o mal, entre a
graça e o pecado. No entanto, não diz
que ambos os poderes são da mesma



categoria, mas que um deles permite
que o outro exista sem aniquilá-lo. É,
como Ratzinger diz, um dualismo de
liberdades ou existencial, mas de
forma alguma um dualismo
ontológico [13]. Apenas o bem é
originário.

Começávamos afirmando que para
muitos existe apenas o que é
experimentado através dos sentidos.
Sugeríamos também que talvez os
nossos avanços tecnológicos
expressem, de alguma forma, uma
aproximação de uma condição de
vida que excede os limites de tempo
e de espaço da nossa condição neste
mundo. Como tentámos demonstrar,
a existência de forças invisíveis leva-
nos a considerar que, em virtude da
nossa espiritualidade, que inclui o
grande dom da liberdade, não
estamos necessariamente ligados ao
mundo de uma experiência visível,
mas caduca, mas que possuímos um
ser aberto a um mundo que também



é real, mas mais amplo, o mundo da
esperança. Essa realidade manifesta-
se aos olhos da fé, entrelaçada com
este mundo, onde o bem e o mal
convivem e crescem juntos - como o
trigo e o joio da parábola de Jesus
(cf.Mt 13,24-30) - e que será
plenamente manifestado no final da
História, quando chegar o tempo da
colheita e o Senhor do mundo julgar
com misericórdia as Suas criaturas
livres.

Santiago Sanz

Leituras recomendadas

E. Peterson, El libro de los ángeles,
Rialp, Madrid 1957.

S. João Paulo II, Creio em Deus Pai ,
Ed. Paulistas, Lisboa 1987 e anos ss.
(atualmente, Paulus Editora)



Bento XVI, Enc. Spe salvi , 30-X-2007.

S.-T. Bonino, Angels and Demons. A
Catholic Introduction, The Catholic
University of AmericaPress,
Washington D.C. 2016.

[1]"Mesmo se não houver
composição de forma e matéria no
anjo, no entanto, o ato e a potência
existem nele. Isso é evidente se
partirmos da análise das coisas
materiais, nas quais se encontra uma
composição dupla. A primeira, a da
matéria e da forma, a partir das
quais se constitui alguma natureza, e
a natureza composta desta forma
não é o seu próprio ser, mas o ser é o
seu ato. Portanto, a própria natureza
se relaciona com o seu ser como a
potência com o ato. Portanto,
suprimida a matéria, e supondo que
a forma subsista sem matéria, a



relação da forma com o seu próprio
ser ainda permanece, tal como a
potência está relacionado com o ato.
Este tipo de composição é o que deve
ser entendido nos anjos [...]. Em
Deus, porém, ser e aquilo pelo qual é
não são coisas diferentes, como
demonstrado. Portanto, somente
Deus é um ato puro» (S. Tomás de
Aquino, STh, I, q. 50, a.2, ad 3).

[2]Cf. S. Tomás de Aquino, STh, I, q.
50, a. 1; q 51, a. 1.

[3]Estas expressões encontram-se em
J. Ratzinger, Allgemeine
Schöpfungslehre , Regensburg 1976,
pp. 61-64.

[4]"Ninguém pode negar que cada
fiel tem ao seu lado um anjo como



protetor e pastor para conduzir a sua
vida" (S. Basílio, Contra Eunomio,
3,1).

[5]Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
391-392.

[6]«Não aceitaremos a existência do
diabo se insistirmos em olhar a vida
apenas com critérios empíricos e sem
sentido sobrenatural. Precisamente,
a convicção de que este poder
maligno está entre nós é o que nos
permite entender porque às vezes o
mal tem tanta força destrutiva. É
verdade que os autores bíblicos
tinham uma bagagem conceptual
limitada para exprimir algumas
realidades e que no tempo de Jesus,
por exemplo, uma epilepsia poderia
ser confundida com a posse do diabo.
No entanto, isso não nos deve levar a
simplificar tanto a realidade, dizendo



que todos os casos narrados nos
Evangelhos eram doenças psíquicas e
que, em última análise, o diabo não
existe ou não atua. A sua presença
está na primeira página das
Escrituras, que termina com a vitória
de Deus sobre o diabo.(cf. Papa
Francisco, Meditações matutinas, 11-
X-2013). De facto, quando Jesus nos
deixou o Pai-Nosso, quis que
acabássemos a pedir ao Pai que nos
livrasse do Mal. A expressão lá usada
não se refere ao mal em abstrato e a
sua tradução mais precisa é "o Mau".
Indica um ser pessoal que nos
assedia. Jesus ensinou-nos a pedir
diariamente essa libertação, para
que o seu poder não nos
domine” (Papa Francisco, Exort. Ap., 
Gaudete et exsultate , 19 de março de
2018, 160).

[7]Cf. Bento XVI, Audiência Geral, 3
de dezembro de 2008.



[8]«Há algo na própria consciência
moral do homem que reage à perda
de tal perspetiva: O Deus que é Amor
não é também justiça definitiva?
Pode Ele admitir que estes crimes
terríveis fiquem impunes? A pena
definitiva não é de alguma forma
necessária para obter o equilíbrio
moral na tão complexa história da
humanidade? Não é o inferno, em
certo sentido, "a última tábua de
salvação" para a consciência moral
do homem?» (João Paulo II, 
Atravessar o limiar da esperança,
Planeta, Lisboa 1994).

[9]«Pode haver pessoas que
destruíram totalmente em si o desejo
pela verdade e a disponibilidade
para o amor. Pessoas em quem tudo
se tornou uma mentira; pessoas que
viveram para ódio e que pisaram o
amor nelas mesmas. Esta é uma
perspetiva terrível, mas em alguns



casos da nossa própria história
podemos distinguir com horror
figuras deste tipo. Nesses indivíduos,
não haveria já nada remediável e a
destruição do bem seria irrevogável:
é isto que se indica com a palavra
inferno» (Bento XVI, Enc. Spe salvi ,
3-X-2007, n. 46).

[10]Cf. S. Kierkegaard, Diario, vol. 1,
VII A 181 (edição de C. Fabro,
Morcelliana, Brescia 1962, pp.
512-513).

[11]"Deus quis que fossemos Seus
cooperadores, quis correr o risco da
nossa liberdade" (S. Josemaria, Cristo
que passa, n. 113); cf. Ib., «As
riquezas da fé», em Los domingos de
ABC, 2-XI-1969, pp. 4-7.

[12]Bento XVI, Mensagem Urbi et
orbi, 25 de dezembro de 2012.

[13]Cf. S. Sanz, Joseph Ratzinger e a
doutrina da criação. Os
apontamentos de Münster de 1964



(II). Alguns tópicos fundamentais,
«Revista Española de Teología» 74
(2014), pp. 201-248 [231].

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/forcas-
invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-

inferno/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/
https://opusdei.org/pt-pt/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/
https://opusdei.org/pt-pt/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/
https://opusdei.org/pt-pt/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/

	A luz da fé (15): Forças invisíveis: os anjos, o demónio e o inferno

