
opusdei.org

A luz da fé (5):
«Procurarei, Senhor
o teu rosto»: a fé no
Deus pessoal

A fé cristã é uma fé com Rosto,
uma fé que diz: não estás só no
mundo… há Alguém que quis
que existisses, que te disse
«vive!».

19/02/2018

«De ti pensa o meu coração: “Procura
o seu rosto”. Procurarei, Senhor o
Teu rosto» (Sl 27, 8). Este verso do
salmista responde a um motivo que



percorre a Sagrada Escritura, do 
Génesis ao Apocalipse[1]: toda a
história de Deus com os homens, que
continua atual, por entre as suas
páginas. Neste anseio se expressa,
pois, algo que também bate – de um
modo mais ou menos explícito – no
coração dos homens e mulheres do
século XXI. Porque se durante anos
pôde parecer que o declínio da
religião no mundo ocidental era
imparável, que a fé em Deus era já
pouco mais do que um móvel
obsoleto diante da cultura moderna e
do mundo científico, de facto
continua viva a procura de Deus e de
um sentido transcendente para a
própria existência.

Nesta procura do sagrado, não
obstante, verificou-se uma notável
alteração qualitativa. O quadro das
crenças é hoje mais complexo e
fragmentado do que no passado. Na
Igreja Católica, a prática caiu e
aumentaram os que se declaram



cristãos, mas não aceitam alguns
aspetos da doutrina de fé ou da
moral. Também há uma tendência
para misturar livremente crenças
diversas (por exemplo, o cristianismo
e o budismo). Aumentou o número
de pessoas que dizem acreditar
numa força impessoal e não no Deus
da fé cristã, bem como o dos
membros das religiões não cristãs,
especialmente orientais, ou
movimentos New Age. Para muitos, a
imagem do divino desvanece-se nos
contornos de uma força cósmica, de
uma fonte de energia espiritual ou de
um ser distante e indiferente. Pode
dizer-se, afinal, que no presente
ambiente cultural se tornou mais
difícil reconhecer o rosto de um Deus
pessoal, considerar verdadeiramente
credível a mensagem cristã sobre o
Deus que se tornou visível em Jesus
Cristo, ou sentir de modo vital a sua
proximidade.



Se há culturas em que a visão
impessoal de Deus se deve a que a fé
cristã tenha tido pouco influxo sobre
elas, no mundo ocidental trata-se
antes de um fenómeno cultural
complexo: «um estranho
esquecimento de Deus» pelo qual
«parece que tudo corre da mesma
forma sem ele»[2]. Este esquecimento,
que não pode evitar um certo
«sentimento de frustração, de
insatisfação de tudo e de todos»[3],
manifesta-se, entre outras coisas, na
tendência para conceber a religião
numa ótica individual, como um
“consumo” de experiências
religiosas, em função das próprias
necessidades espirituais. Ainda que a
partir dessa visão seja difícil
compreender que Deus nos chama a
uma relação pessoal, também o não
facilitava uma conceção bastante
estendida anteriormente, que via a
prática religiosa fundamentalmente
como uma “obrigação” ou um mero
dever exterior para com Deus. É



elucidativo nesse sentido o olhar
penetrante de S. John Henry
Newman sobre a história: «cada
século é como os outros, ainda que
para aqueles que nele vivem lhes
pareça pior do que qualquer dos
anteriores»[4].

O contexto em que a fé cristã se situa
na atualidade reveste-se, certamente,
de uma nova complexidade. Mas
também hoje – como ontem – é
possível redescobrir a força
esmagadora de uma fé com Rosto,
uma fé que nos diz: não estás só no
mundo; há Alguém que quis que
existas, que te disse «vive!» (cf. Ez 16,
6) e que te quer feliz para sempre. O
Deus de Jesus Cristo, criticado por
«ter rebaixado a existência humana,
retirando novidade e aventura à
vida»[5], quer realmente que
tenhamos vida, e vida em
abundância (cf. Jo 10, 10), ou seja,
uma felicidade que nada nem



ninguém nos poderá tirar (cf. Jo 16,
22)

O mistério de um Rosto e os ídolos
sem rosto

De modo especial no Ocidente,
algumas pessoas entendem hoje a
espiritualidade e a religião como
antagónicas: enquanto na
“espiritualidade” se apercebem de
autenticidade e proximidade – trata-
se das suas experiências, dos seus
sentimentos – na religião vêm
sobretudo um corpo de normas e de
crenças que lhes é alheio. A religião
aparece assim, talvez, como um
objeto de interesse histórico e
cultural, mas não como uma
realidade essencial para a vida
pessoal e social. Juntamente com
outros fatores, isso pode ficar a
dever-se a certas carências na
catequese, porque, de facto, a fé
cristã é chamada a fazer-se
experiência na vida de cada um,



como o são os encontros
interpessoais, a amizade, etc. «A vida
interior – escrevia S. Josemaria – se
não é um encontro pessoal com Deus,
não existirá»[6]. Nessa mesma linha, o
Papa Francisco escreveu: «convido
cada cristão, em qualquer lugar e
situação em que se encontre, a
renovar agora mesmo o seu encontro
pessoal com Jesus Cristo; pelo menos,
a tomar a decisão de se deixar
encontrar por Ele, de tentar fazê-lo
todos os dias sem descanso. Não há
razão para que alguém pense que
este convite não é para ele»[7].

Este encontro, no entanto, não
responde à lógica imediata do
automático. Não se acede a uma
pessoa como se acede a um site,
seguindo simplesmente um link; nem
se descobre verdadeiramente uma
pessoa como se encontra um objeto
qualquer. Mesmo quando parece que
o encontro de Deus foi repentino,
como sucede com algumas



conversões, os relatos dos
convertidos costumam mostrar como
aquele passo se tinha vindo a
preparar desde há muito tempo, em
lume brando. O caminho para a fé, e
a própria vida do crente, tem muito
de espera paciente. «Devemos viver à
espera desse encontro!»[8]. Os vaivéns
da história da salvação – tanto os que
são relatados na Escritura como os
que vemos na atualidade – mostram
como Deus sabe esperar. Deus espera
porque trata com pessoas. Mas
também por isso, porque Ele é
Pessoa, o homem deve aprender a
esperar. «A fé, pela sua própria
natureza, requer renunciar à posse
imediata que parece oferecer a visão;
é um convite a abrir-se à fonte da
luz, respeitando o mistério próprio
de um Rosto, que se quer revelar
pessoalmente e no momento
oportuno»[9].

O episódio do bezerro de ouro no
deserto (cf. Ex 32, 1-8) é uma imagem



perene dessa impaciência dos
homens com Deus. «Enquanto
Moisés fala com Deus no Sinai, o
povo não suporta o mistério do rosto
oculto de Deus, não aguenta o tempo
de espera»[10]. Entendem-se assim as
advertências insistentes dos profetas
do Antigo Testamento acerca da
idolatria[11], que atravessam os
séculos até hoje. Certamente, a
ninguém agrada que lhe chamem
idólatra: a palavra tem uma
conotação de submissão e de
irracionalidade que a torna pouco
apreciada. No entanto, é interessante
observar que os profetas dirigiam o
termo sobretudo a um povo crente.
Porque a idolatria não é só, nem
principalmente, um problema «das
gentes» que não invocam o Nome de
Deus (cf. Jr 10, 25): tende também a
encontrar um lugar na vida do
crente, como uma “reserva” caso
Deus não viesse preencher as
expetativas do coração, como se Deus
não fosse suficiente. «Diante do



ídolo, não há o risco de uma
chamada que faça sair das próprias
seguranças, porque os ídolos “têm
boca e não falam” (Sl 115, 5). Vemos
então que o ídolo é um pretexto para
se pôr a si mesmo no centro da
realidade, adorando a obra das
próprias mãos»[12]. Esta é, pois, a
tentação: assegurar um rosto, ainda
que não seja mais do que o nosso,
como num espelho. «Em lugar de ter
fé em Deus, prefere-se adorar o ídolo,
cujo rosto se pode olhar, cuja origem
é conhecida, porque o fizemos
nós»[13]. Abandona-se, por parecer
impossível, a procura do Deus
pessoal, do Rosto que quer ser
acolhido, e opta-se por rostos que
escolhemos nós: deuses
“personalizados” – com o sabor
agridoce que às vezes deixa este
adjetivo; deuses «de prata e ouro, de
bronze e ferro, de madeira e pedra,
que nem veem, nem ouvem, nem
conhecem» (Dn 5, 23), mas que se
prestam aos nossos desejos.



Podemos viver presos a essas
seguranças durante um tempo, mais
ou menos longo. Mas é fácil que um
revés profissional, uma crise
familiar, um filho problemático ou
uma doença grave façam derrubar
essa segurança. «Onde estão os
deuses que fizeste para ti? Que se
levantem, se é que te podem
salvar» (Jr 2, 28). O homem apercebe-
se, então de que está só no mundo;
como Adão e Eva no paraíso depois
do pecado, toma consciência de que
está nu, suspenso no vazio (cf. Gn 3,
7). «Chega sempre um momento em
que a alma não pode mais, não lhe
bastam as explicações habituais, não
o satisfazem as mentiras dos falsos
profetas. E, embora o não admitam
então, essas pessoas sentem fome de
saciar a sua inquietação com os
ensinamentos do Senhor»[14].

O Deus pessoal



Em que sentido o cristianismo pode
superar as insuficiências dos ídolos e
saciar essa inquietação? Enquanto
para outras religiões ou
espiritualidades «Deus fica muito
longe, parece que não se dá a
conhecer, não se faz amar»[15], o Deus
cristão «deixou-se ver: no rosto de
Cristo vemos a Deus, Deus tornou-se
“conhecido”»[16]. O Deus cristão é o 
Alguém por quem suspira o coração
humano. E Ele próprio veio mostrar-
nos o seu rosto: «o que ouvimos, o
que vimos com os nossos olhos, o que
contemplámos e as nossas mãos
tocaram a propósito do Verbo da vida
(…) vo-lo anunciamos» (1Jo 1, 3).
Quando todas as seguranças
humanas falham, quando a vida e o
seu sentido se tornam incertos, entra
em cena o «Verbo da vida». Quem o
recusa fica como que prisioneiro da
sua necessidade de amor[17]; quem
lhe abre as portas e decide não se
agarrar às suas próprias seguranças
ou ao seu desespero, quem se



reconhece diante d’Ele como um
pobre doente, um pobre cego, pode
descobrir o seu rosto pessoal.

Ora, que significa que Deus é pessoa,
que tem rosto? E sobretudo, esta
pergunta tem sentido? Quando Filipe
pede a Jesus que lhes mostre o Pai, o
Senhor responde: «Quem me viu a
Mim viu o Pai» (Jo 14, 9). O facto de
que Deus se tenha feito homem em
Jesus, de que através da sua
humanidade Deus se tenha
manifestado em pessoa – evento que
é o próprio centro da fé cristã –
mostra que esta pergunta não
designa uma quimera, mas tem uma
meta real.

No entanto, se Deus tem um rosto
pessoal, se foi revelado em Jesus
Cristo, porque ele se esconde de
nossos olhos? «Não daria tudo
alguém, desde que lhe fosse
permitido vê-lo caminhar pela rua,
ouvir o timbre da sua voz, penetrar o



seu olhar, sentir o seu "poder",
entender com a experiência mais
íntima quem é ele?»[18]. Porque é que,
se Deus veio ao mundo, voltou agora
a esconder-se no seu mistério? Na
realidade, o Génesis – que não é
apenas sobre origens, mas também
sobre os eixos da história – mostra
que é antes o homem que se esconde
de Deus através do pecado (ver Gn 3,
9-10).

No entanto, imaginando que Jesus
tinha ficado na Terra, seria
realmente mais pessoal a relação
com Ele? Cada um teria, na melhor
das hipóteses, apenas alguns
momentos na vida para estar com
ele. Algumas palavras e uma
fotografia, como com os famosos...
Admitindo, então, que Deus "se
esconda"... pode dizer-se que o faz
precisamente porque quer
estabelecer uma relação pessoal com
cada homem e com cada mulher: de
tu a tu, de coração a coração. No



relacionamento com Deus acontece,
da maneira mais intensa possível,
algo que é próprio de todas as
relações pessoais: que nunca
conhecemos o outro completamente;
que é necessário procurá-lo. «Sim,
por trás das pessoas procuro-te. / Não
em teu nome, se o dizem, / não na tua
imagem, se a pintam. / por trás, por
trás, mais além»[19].

«Aquele que me viu, viu o Pai» (Jo 14,
9). A Encarnação de Deus torna a
personalidade humana um caminho
apto para se aproximar ao mistério
do Deus pessoal. De facto é o único
caminho, porque não conhecemos de
modo direto nenhum outro modo de
existência pessoal. Ao percorrê-lo, no
entanto, é necessário, evitar o 
antropomorfismo: a tendência para
descrever um Deus à medida do
homem, algo assim como um ser
humano aumentado, aperfeiçoado. Já
o próprio facto de que Deus seja uma
Trindade de pessoas mostra como o



seu Ser pessoal ultrapassa o âmbito
da nossa própria experiência; mas
não a torna por isso inútil para
tentar aproximar-nos do seu
Mistério, com as asas da fé e da
razão[20].

Retomemos, pois, a pergunta: Que
significa ser pessoa? Uma pessoa
distingue-se dos seres não pessoais
porque «se possui a si mesma pela
vontade e se compreende
perfeitamente pela inteligência: é a
transcendência de um ser que pode
dizer “eu”»[21]. Transcendência,
porque o “eu” de cada pessoa –
mesmo de quem não pode dizer “eu”
– torna-a uma realidade irredutível
ao resto do universo; por assim dizer,
cada pessoa é um abismo. «Um
abismo chama outro abismo» (Sl 42,
8), diz o versículo de um salmo, em
que Sto. Agostinho reconhece o
mistério da pessoa humana[22]. Pois
bem, dizer que Deus é pessoa
significa que se trata de um “Eu” que



é dono de si e que é distinto de mim,
mas que ao mesmo tempo não está
junto a mim como qualquer outra
pessoa humana. Deus é, como
também dizia Sto. Agostinho numa
expressão de uma profundidade e
beleza difíceis de superar, interior
intimo meo: Ele está mais
profundamente dentro de mim do
que eu próprio[23], porque se
encontra na origem mais profunda
do meu ser. Ele é que pensou em
mim, e é quem já nunca deixará de o
fazer.

Precisamente aqui se define uma
fronteira decisiva entre o nosso ser
pessoal e o de Deus. A nossa
existência é radicalmente
dependente de Deus: somos porque
Ele quis; o nosso ser está nas suas
mãos. «No começo da filosofia
ocidental aparece repetidamente a
questão do arque, o princípio de
todas as coisas, e dão-se-lhe variadas
e profundas respostas. Mas há



apenas uma resposta que realmente
responde: aperceber-se
religiosamente de que o meu
princípio está em Deus. Digamo-lo
melhor: na vontade de Deus, dirigida
para mim, de que hei de ser, e ser o
que sou»[24]. Deus decidiu que eu
exista e seja precisamente tal como
sou; por isso posso aceitar-me e
considerar-me um bem. É o que
sucede cada vez que o filho se
descobre amado pelos pais, cada vez
que um olhar, um sorriso, um gesto o
diz: «Para mim é bom que
existas!»[25]: reconhece-se
inteiramente dependente… e ao
mesmo tempo querido sem reservas.

«Ele nos fez e somos seus» (Sl 100, 3).
Esta dependência radical implica
uma forma de domínio? Para
responder afirmativamente seria
necessário dizer que, quando uma
mãe sorri ao seu filho pequeno, o faz
com afã de o dominar. O domínio é o
único modo de relação entre



pessoas? Mais ainda, é o principal?
Perante a lógica do domínio
apresenta-se-nos a seguir outra mais
poderosa: a lógica do amor. Perante a
posição de quem diz a outro: «Tens
que ser como eu digo», levanta-se o
grito mais profundamente pessoal:
«É bom que existas… como és!». Essa
é a palavra que se dirige à pessoa
amada, ao filho doente, ao pai idoso,
quando é afirmado tal como é… e
assim se ama.

Reconhecer que eu não sou a minha
origem, pois, não implica aceitar, sem
mais, a minha finitude: essa é uma
conclusão que fica à superfície. Na
realidade, significa abrir-me à
infinidade de Deus; significa
reconhecer que «enquanto eu existo,
somos dois. A minha existência é na
sua própria essência, relação. Só
subsisto porque sou pronunciado por
outro. Reconhecer essa absoluta
dependência é simplesmente
ratificar o que sou. Só existo porque



sou amado. E existir será para mim
amar pelo meu lado, responder à
graça com a ação de graças»[26]. A
Revelação cristã dá-nos a conhecer
um Deus que se rege por esta lógica.
Um Deus que cria por Amor, por uma
superabundância de Amor. Mais: um
Deus que é Amor. E precisamente no
encontro com ele descobrimos o
nosso rosto pessoal: descobrimos
quem somos.

O rosto de Deus

«Não somos o produto casual e sem
sentido da evolução – dizia Bento XVI
ao ser eleito para a sede de Pedro –.
Cada um de nós é o fruto de um
pensamento de Deus. Cada um de
nós é querido, cada um é amado,
cada um é necessário»[27]. Esta
realidade não é simplesmente objeto
de uma captação intelectual. Por
outras palavras, não basta dizer: «De
acordo, já percebo». É uma faísca que
inflama a vida inteira: dá uma visão



do cristianismo que supera em muito
a de um sistema intelectual e
transforma a existência a partir da
sua raiz.

A partir desta nova visão, a oração
adquire um lugar central na
existência, tal como vemos na vida
de Jesus[28]. Longe de algumas
conceções que desfiguram o seu
sentido, a oração não consiste num
esvaziamento de si, nem no
acatamento servil de uma vontade
alheia. Ilustra-o bem o Papa
Francisco, ao descrever como reza:
«Sinto como se estivesse nas mãos de
outro, como se Deus me estivesse a
pegar na mão. Acho que há que
chegar à alteridade transcendente do
Senhor, que é Senhor de tudo, mas
que respeita sempre a nossa
liberdade»[29]. A oração é, então, em
primeiro lugar, descobrir que
estamos com Deus: Alguém vivo, real,
que não sou eu mesmo; Alguém em
quem descubro realmente quem sou,



em quem descubro o meu verdadeiro
rosto.

Ao reconhecermo-nos criados por
Deus, pois, não nos sentimos 
negados, mas precisamente 
afirmados. Alguém nos disse: «É bom
que existas!». E esse Alguém, além
disso, ratificou-o e definiu-o para
sempre ao dar a sua vida por cada
um de nós. A alternativa diante de
Deus não é submeter-se ou revoltar-
se, mas fechar-se ao amor ou,
simplesmente, deixar-se amar para
responder amando. A nossa Origem é
o Amor, e para o Amor fomos eleitos
e chamados por Deus. Por isso,
quando no céu «virmos o rosto de
Deus, saberemos que sempre o
conhecemos. Foi parte de, fez, apoiou
e moveu, momento a momento, a
partir de dentro, todas as nossas
experiências terrenas de amor puro.
Tudo o que era nelas amor
verdadeiro, ainda na terra, era muito



mais Seu do que nosso, e só era nosso
por ser Seu»[30].

* * *

Leituras para aprofundar

Francisco, Evangelii gaudium,
24/11/2013, n. 264-267: “O encontro
pessoal com o amor de Jesus que nos
salva”.

Francisco, Lumen Fidei, 29/06/2013, n.
8-39.

Bento XVI, Audiência, 16/01/2013.

Conselho Pontifício para a Cultura,
Conselho Pontifício para o Diálogo
Inter-religioso (2003), Jesus Cristo,
portador de água viva. Uma reflexão
cristã sobre a «Nova Era» (acerca do
cristianismo, perante o auge da New
Age e outras espiritualidades).

Congregação para a Doutrina da fé
(1989) Orationis Formas. Carta aos
Bispos da Igreja Católica sobre alguns

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130116.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html


aspetos da meditação cristã (acerca
da relação pessoal com Deus, como
aspeto essencial da oração cristã)

Borghello, U., Liberare l’amore. La
comune idolatria, l’angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, (caps.
2-4), Ares, 2009.

Burggraf, J., “La libertad, don y
tarea”, em Burggraf, J. La transmisión
de la fe en la sociedad postmoderna y
otros escritos, Eunsa, 2015.

Daniélou, J., Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, cap. 2, “El
Dios de los filósofos” (orig. Dieu et
nous).

Guardini, R., As idades da vida,
Quadrante, S. Paulo (orig. Die
Annahme seiner selbst).

– Mundo y persona. Ensayos para una
teoría cristiana del hombre,
Encuentro, 2000. (orig. Welt und

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html


Person. Versuche zur christlichen
Lehre vom Menschen)

Ratzinger, J. Introdução ao
cristianismo (IV.2 “O Deus pessoal”)
Principia, 2005(orig. Einführung in
das Christentum)

– El Dios de los cristianos (I.1 “Dios
tiene nombre”), Sígueme, 2009 (orig. 
Der Gott Jesu Christi. Betrachtungen
über den Dreieinigen Gott).

– Fé, verdade e tolerância. O
cristianismo e as grandes religiões do
mundo (I.1. “Unidade e
multiplicidade das religiões. Lugar
da fé cristã na história das religiões”)
Universidade Católica Editora, Lisboa
2006 (orig. Glaube, Wahrheit,
Toleranz. Das Christentum und die
Weltreligionen)

– “Sobre el concepto de persona en
teología”, en Ratzinger, J. Palabra en
la Iglesia, Sígueme, 1976 pp. 165-180
(orig. “Zum Personverständnis in



Theologie”). Disponível on-line em
inglês.

[1] «Terei que me ocultar do teu
rosto, viver errante e vagabundo
pela terra» (Gn 4, 14); «Não poderás
ver o meu rosto, pois nenhum ser
humano pode vê-lo e continuar a
viver» (Ex 33, 20); «O Senhor faça
brilhar o seu rosto sobre ti e te
conceda a sua graça» (Nm 6, 25);
«Porque me escondes o teu rosto e
me tratas como teu inimigo?» (Jb 13,
24); «Quando poderei ir ver o rosto
de Deus?» (Sal 42, 3); «Não afastarei
de vós o meu rosto, porque sou
misericordioso» (Jr 3, 12); «Verão o
seu rosto e levarão o seu nome
gravado na fronte» (Ap 22, 4).

[2] Bento XVI, Homilia, 21/08/2005.

[3] Ibid.

https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf
https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf
https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf


[4] S. John Henry Newman, Lectures
on the Prophetical Office of the
Church, Londres 1838, p. 429.

[5] Francisco, Lumen Fidei,
29/06/2013, n. 2.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
174.

[7] Francisco, Evangelii gaudium,
24/11/2013, n. 3.

[8] Francisco, Audiência geral,
11/10/2017.

[9] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.

[10] Ibid.

[11] cf. por exemplo Ba 6, 45-51; Jr 2,
28; Is 2, 8; 37, 19.

[12] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.

[13] Ibid.



[14] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
260.

[15] Bento XVI, Lectio divina,
12/02/2010.

[16] Ibid.

[17] cf. U. Borghello, Liberare
l’amore, Milão, Ares 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, O Senhor, IV.6,
“Revelação e mistério”.

[19] P. Salinas, La voz a ti debida em 
Poesías Completas, Barral 1971, p.
223.

[20] Com a imagem das “asas” S. João
Paulo II refere-se a fé e à razão, no
início da sua encíclica Fides et Ratio
(14/09/1998).

[21] J. Daniélou, Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, p. 95 (o
sublinhado é nosso).



[22] cf. Sto. Agostinho, Enarrationes
in Psalmos, 41, n. 13-14.

[23] Sto. Agostinho, Confissões III.
6.11.

[24] R. Guardini, A aceitação de si
mesmo – As idades da vida,
Quadrante, S. Paulo.

[25] Esta é a definição que dá do
amor J. Pieper na sua conhecida obra
As Virtudes fundamentais, Rialp,
Madrid 2012, p. 435-444.

[26] J. Daniélou, Deus e nós, p. 108.

[27] Bento XVI, Homilia na Missa de
início do pontificado, 24/04/2005.

[28] cf. Bento XVI, Audiência,
30/11/2011.

[29] S. Rubin, F. Ambrogetti, Papa
Francisco, Ed. Paulinas, Lisboa, 2013,
p. 55.



[30] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 1991, p. 153.

Lucas Buch - Carlos Ayxelá

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/fe-rosto-de-

deus/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/fe-rosto-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fe-rosto-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fe-rosto-de-deus/

	A luz da fé (5): «Procurarei, Senhor o teu rosto»: a fé no Deus pessoal

