
opusdei.org

Fazer do centro uma
casa de família (1)

Lares abertos, luminosos e
alegres: é assim que Deus os
quer. Primeiro artigo de
algumas reflexões sobre a vida
de família nos centros da Obra.

18/10/2023

«Minha filha, tenho de te procurar
um aconchego em que te sintas bem»
(Rt 3, 1). Nestas palavras de Noemi à
sua nora Rute, tao cheias de afeto
maternal, recolhe-se a aspiração de
todo o coração humano a ter uma
casa; um espaço no qual sentir-se



amado e compreendido, e em que se
podem recuperar forças. Era assim
que S. Josemaria via a família: «Cada
lar cristão deveria ser um remanso
de serenidade, em que se notassem,
por cima das pequenas
contrariedades diárias, um carinho e
uma tranquilidade, profundos e
sinceros, fruto de uma fé real e
vivida»[1].

A palavra hebraica bayit, que
significa casa ou construção, é
também uma das palavras para
designar a família na Escritura.
Assim, por exemplo, fala-se da casa
de Jacob (cf. Jr 2, 4) ou da casa de
Isaac (cf. Am 7, 16) para fazer
referência às dinastias destes
patriarcas. Também é frequente nas
línguas contemporâneas a noção de 
casa remeter à pertença a uma
família. Quando se diz que uma
pessoa é da casa de alguém, não se
está a fazer só referência à
materialidade de um lugar no



espaço, mas também a umas relações
estáveis, incondicionais e gratuitas
que lhe permitem reconhecer-se
como pessoa. Nessa casa, sabemos
que se tem um refúgio e um afeto
incondicional. Naquela casa é-se
querido, pura e simplesmente
porque se faz parte dela.

Será como uma família

A pertença a uma casa é, assim, uma
faceta da própria identidade. Na
Obra, dizemos espontaneamente que
somos de Casa, porque nos sabemos
parte de uma família no seio dessa
«família entre as famílias»[2] que é a
Igreja. «Todos os que pertencemos ao
Opus Dei – escrevia S. Josemaria –
formamos um só lar: a razão de
constituirmos uma só família não se
baseia na materialidade de conviver
debaixo de um mesmo teto. Como os
primeiros cristãos, somos cor unum
et anima una (At 4, 32) e ninguém na
Obra poderá alguma vez sentir a



amargura da indiferença»[3]. Sabemo-
nos, pois, da casa de Deus, da família
de Deus, a caminho da morada
definitiva, em que se reunirá toda a
família dos filhos e filhas de Deus.

Embora sabendo pouco do que Deus
tem preparado para os que O amam,
Ele próprio nos dá uma pista: será 
como uma casa de família. Durante a
última ceia, Jesus diz: «Não se
perturbe o vosso coração. Credes em
Deus; crede também em mim. Na
casa de meu Pai há muitas moradas.
Se assim não fosse, como teria dito
Eu que vos vou preparar um lugar? E
quando Eu tiver ido e vos tiver
preparado lugar, virei novamente e
hei de levar-vos para junto de mim, a
fim de que, onde Eu estou, vós
estejais também» (Jo 14, 1-3). Nesta
vida, começamos já a preparar-nos
para esta casa prometida, recolhendo
dia a dia o material de que sabemos
que estará feito para cada um: amor,
comunhão. Formar família nesta vida



não é um adiantamento opcional de
alguma coisa que no fim de contas
virá depois, mas sim a preparação
necessária do coração para abraçar
um dia a plena comunhão com Deus
e com todos os bem-aventurados.
Porque existe a possibilidade real de
se fechar a esse dom, de destruir em
nós a disponibilidade para o amor[4].

A gratuidade do amor que se
aprende em família ajuda a
compreender um pouco como é o
imenso amor de Deus. S. Josemaria
costumava enfatizar este
entrelaçamento entre amor humano
e amor divino: «Ama
apaixonadamente Nosso Senhor.
Ama-O com loucura!, porque se há
amor – então! – atrevo-me a afirmar
que nem sequer são necessários os
propósitos. Os meus pais – pensa nos
teus – não precisavam de fazer o
propósito de gostar de mim, e que
cúmulo de pormenores quotidianos
de carinho tinham comigo! Com esse



coração humano, podemos e
devemos amar a Deus»[5].

Por todo isso, uma parte importante
da missão evangelizadora que Deus
confiou à Obra consiste na
construção de uma família. «O
espírito de família – escrevia D.
Álvaro – é tão essencial para nós, que
cada filha e cada filho meu o traz
sempre consigo; tão forte, que se
manifesta logo à nossa volta,
facilitando a criação de um ambiente
de lar em qualquer sítio em que nos
encontrarmos»[6]. Criar este ambiente
de família, da família dos filhos de
Deus, é introduzir no mundo uma
lógica nova, uma maneira de amar
que prepara os corações para o dia
em que Deus será «tudo em todos»
(1Cor 10, 28).

«Os nossos lares – escreveu-nos o
Padre – devem ser “luminosos e
alegres”. Casas abertas, nas quais
muitas pessoas possam participar,



também aquelas que talvez não
tenham esse calor de lar»[7]. Assim
devem ser as casas dos agregados e
dos supranumerários, e assim devem
ser também os centros da Obra. Estas
páginas, especificamente, querem
proporcionar, em dois artigos,
algumas pistas para reflexão sobre a
vida de família nos centros. O que é
específico desta abordagem não
impede, no entanto, que boa parte
destas linhas sirva para a vida de
qualquer família.

No presente, partindo da
liberdade, porque Deus quer

Existem muitas maneiras de formar
família, mas todas costumam reunir
alguns traços comuns. Em primeiro
lugar, lar e família não são
realidades estáticas: são sempre um
caminho, um processo de construção
em curso (de facto, a palavra bayit,
anteriormente mencionada, deriva
de banah, que significa precisamente



construir). A família está sempre em
construção, não só pela variedade de
circunstâncias externas e pelas
limitações das próprias pessoas que a
formam, mas também porque
depende em cada instante da
solicitude mútua de uns pelos outros.
Dito de outra forma: a família
alimenta-se de algo que só em parte
se pode acumular na despensa.
Embora uma boa recordação possa
salvar qualquer homem, sobretudo
se vier de casa[8], uma família não
pode viver só de recordações.

Se a família não se renovasse e
crescesse dia a dia a partir das
relações entre os seus membros,
poderia manter uma aparência de
boa saúde, mas paulatinamente ir-se-
ia tornando uma soma de peças
isoladas; coisas que teriam
significado alguma coisa no passado,
e que se manteriam só por uma
veneração difusa à família. A
experiência ensina-nos que estas



derivas costumam ser ocasionadas
pela proliferação de atitudes
individualistas nas relações, pelas
quais se perde de vista o valor do que
compartilham uns e outros. A família
deixa então de renovar-se, e instala-
se numa repetição de encontros
marcados: algo que afinal de contas
já não está vivo e que, portanto, não
alimenta o espírito. A vida de família
pode então tomar um ar oficial,
previsível... e, com o tempo,
maçador.

Toda a família em bom estado de
saúde se faz dia a dia. Bom estado de
saúde, que não significa ausência de
problemas: do mesmo modo que
nunca acabaremos de ser santos
nesta vida, nenhuma família neste
mundo – fora a de Nazaré, de que
queremos ser um cantinho – acabará
de o ser completamente até chegar à
casa do céu. Uma certa precariedade
crónica do lar é uma chamada a
trabalhar cada dia para o manter



vivo, do mesmo modo que se deve
manter vivo o fogo (é precisamente
daí que surge, nalgumas línguas
latinas, a própria palavra: lar, hogar, 
foyer, focolare). Este esforço pode ser
visto como uma participação nossa
no que Jesus dizia de si mesmo: o
Filho do homem «não tem onde
reclinar a cabeça» (Mt 8, 20).
Paradoxalmente, pois, o «lugar de
repouso» que todo o lar deve ser
requer, por parte dos que o formam,
um estado de vigília que o mantenha
desperto.

Este carácter dinâmico da vida em
família leva-nos a um segundo
aspeto: o lar constrói-se só a partir da
liberdade de cada uma das personas
que o formam. O que define a família
não é o facto de coabitar, de viver
num mesmo lugar, mas a realidade
de viverem animados por um mesmo
amor: em comunhão. Cada membro
de uma família é chamado a
construir a família cada dia, com o



seu próprio contributo: o seu,
insubstituível. «Deste modo, surge
um ambiente de fraternidade, em
que cada um potencia o afeto do
outro e, juntos, experimentamos o 
cem por um que o Senhor nos
prometeu»[9]. Numa família há uma
comunhão de vontades livres porque
existe uma vontade compartilhada
por todos de manter este lar em vida,
e há também uma comunhão de
inteligências: um acordo nos termos
do que se está a construir. Com
frequência, até é necessário
explicitar o que se está a construir,
ou o que se pode estar a destruir ou a
deixar de construir, pelas livres
ações e omissões de cada um.

O terceiro ponto de partida, por
último, é o mais importante:
formamos lar e família porque Deus
quer. Na Obra este processo de
construção do lar tem o seu
fundamento num convite de Deus a
que respondemos com uma decisão



livre pessoal. Formar família é parte
da missão que Deus nos confiou. O
trabalho é, como é óbvio, o eixo da
nossa santificação, mas encontra a
sua razão de ser em algo mais
profundo, mais abarcante. Trata-se
do fundamento de toda a nossa vida
espiritual, que é o sentido da nossa
filiação divina. Sermos realmente
filhos de Deus é como uma
identidade familiar: pertencer à casa
de Deus, à família de Deus. Por isso,
«se procuramos amar-nos,
compreender-nos, perdoar-nos,
servir-nos uns aos outros, também
contribuiremos muito diretamente,
através da comunhão dos santos,
para a unidade de todos os crentes, e
de toda a humanidade»[10].

A vida em família não é, portanto,
um extra, mas sim um dos lugares
fundamentais em que cada um está
chamado a ser Cristo para os seus
irmãos. De como cada um tratar
aqueles que Deus escolheu para



partilhar do seu lar poderá ter luzes
sobre a sua correspondência à
chamada de Deus. S. Josemaria
alertava, com traços fortes, para o
risco de uma “santidade” sem
verdadeira abertura aos outros.
Assim pode suceder a quem, mesmo
esforçando-se em muitos campos, no
fim de contas tem que ser censurado:
«não és bom filho, bom irmão, bom
companheiro, bom amigo, bom
colega (…)."Sacrificas-te" em muitos
pormenores "pessoais"; e por isso
estás apegado ao teu eu, à tua pessoa
e, no fundo, não vives para Deus nem
para os outros; só para ti»[11].

São palavras que parecem servir de
eco às do anjo à Igreja de Éfeso:
«Conheço as tuas obras, as tuas
fadigas e a tua constância. Sei
também que não podes tolerar os
malvados e que puseste à prova os
que se dizem apóstolos – mas não o
são – e os achaste mentirosos; tens
constância, sofreste por causa de



mim e não perdeste a coragem. No
entanto, tenho uma coisa contra ti:
abandonaste o teu primitivo
amor» (Ap 2, 2-4). O Padre convidou-
nos também a refletir nesse sentido:
«Se alguma vez vos for cansativa a
vida em família, procurai com
sinceridade a causa desse cansaço a
fim de o remediar: considerai se se
deve apenas a uma escassez de meios
materiais ou ao esforço natural que a
dedicação ao cuidado dos outros
pode implicar; ou se se deve além
disso a um arrefecimento do
afeto»[12].

A vida em família não é, portanto.
algo para viver só em momentos
excecionais em que temos mais
tempo, durante as férias ou em
temporadas em que há menos
pressão do trabalho. Aliás,
precisamente o trabalho intenso
pode criar as condições para uma
vida de família salutar. O nosso
Padre escrevia neste sentido que «os



filhos de Deus, na sua Obra,
aprendem a ser bons instrumentos,
como se aprende a respirar. Porque
não lhes evitamos – pelo contrário –
tomar parte nessa nobre lide com os
seus iguais, para se abrirem caminho
na vida, no meio dos choques
profissionais inevitáveis (…), que são
convenientes para tirar soberbas e
acabar com ingenuidades e
inexperiências»[13]. Assim, o contacto
com a dureza da vida profissional,
aquilatado pela oração e suavizado
pela fraternidade delicada dos
outros, é fonte para que cada um
possa dar o seu contributo pessoal,
com naturalidade, à vida em família.

E precisamente essa fraternidade
delicada e forte dá origem tantas
vezes a uma decisão de entrega. Sim,
o carinho que temos uns pelos outros
pode despertar as
primeirasperguntas no coração das
pessoas. «Por isto é que todos
conhecerão que sois meus discípulos:



se vos amardes uns aos outros» (Jo
13, 35), anuncia Jesus aos seus
Apóstolos. E já das primeiras
gerações de cristãos, embora lhes
não faltassem dificuldades e conflitos
internos, diziam os outos: «Vede
como se amam»[14]. A nossa força
evangelizadora passa
necessariamente por aí; não se trata
de uma estratégia ou de um plano
pastoral, mas sim de autenticidade,
de fidelidade ao Evangelho.

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
22.

[2] Francisco, Discurso, 06/05/2019.

[3] S. Josemaria, Carta 11, n. 23.

[4] cf. Bento XVI, Spe Salvi, n. 45.

[5] S. Josemaria, Forja, n. 503. Cf.
também Cristo que passa, n. 142, 166.



[6] Bto. Álvaro, Carta, 01/12/1985,
emCartas de familia I, n. 204 (AGP,
biblioteca, P17).

[7] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 16.

[8] cf. Fiódor Dostoiévski, Os irmãos
Karamazov, epílogo.

[9] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n.6.

[10] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 16.

[11] S. Josemaria, Sulco, n. 739.

[12] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 15.

[13] S. Josemaria, Carta 27, n. 73.

[14] Tertuliano, Apologético, n. 39 (PL
1).

Carlos Ayxelá



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-
centro-uma-casa-de-familia-i/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-centro-uma-casa-de-familia-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-centro-uma-casa-de-familia-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-centro-uma-casa-de-familia-i/

	Fazer do centro uma casa de família (1)

