
opusdei.org

Fazer do centro uma
casa de família (2)

As famílias cristãs são lugares
onde todos vivem e se desvelam
pelos outros. Algumas derivas
que podem adormecer esta
lógica, e linhas de ação para a
despertar.

06/11/2023

Numa das suas últimas cartas aos
seus filhos no Opus Dei, S. Josemaria
refletia sobre a “nova lógica” da
família de Deus na terra. Já desde os
dias de espera em Nazaré, o Senhor
tinha introduzido Maria e José no



modo de raciocinar e de viver
daquele Menino que ia aniquilar-se e
dar tudo, porque não tinha vindo
para ser servido, mas para servir[1]. É
a mesma lógica que Deus quer para
todos os lares cristãos:

«Reparai em como é o ambiente em
que Cristo nasce. Ali, tudo nos insiste
nesta entrega sem condições: José –
uma história de duros
sucessos,combinados com a alegria
de ser o guarda de Jesus – põe em
jogo a sua honra, a serena
continuidade do seu trabalho, a
tranquilidade do futuro; toda a sua
existência é uma disponibilidade
pronta para o que Deus lhe pede.
Maria manifesta-se-nos como a
“escrava do Senhor” (Lc 1, 38) que,
com o seu fiat, transforma a
totalidade da sua existência numa
submissão ao desígnio divino da
salvação. E Jesus? Bastaria dizer que
o nosso Deus se nos mostra como
uma criança; o Criador de todas as



coisas apresenta-se-nos nas fraldas
de um menino pequeno, para que
não duvidemos de que é verdadeiro
Deus e verdadeiro Homem (…).
Temos de nos impregnar desta nova
lógica, que Deus inaugurou ao descer
à terra. Em Belém, ninguém reserva
nada de seu. Aí não se ouve falar da
minha honra, nem do meu tempo,
nem do meu trabalho, nem das
minhas ideias, nem dos meus gostos,
nem do meu dinheiro. Aí tudo é
colocado ao serviço do grandioso
jogo de Deus com a humanidade, que
é a Redenção»[2].

A vida de família renova-se e
multiplica-se de acordo com esse
“grandioso jogo” do serviço,
entendido não como servilismo, nem
como uma acumulação fria de
prestações, de serviços… mas como
uma atitude permanente de viver
para os outros, como instrumentos
do cuidado quotidiano de Deus. Esta
maneira de viver, que S. Josemaria



designava por vezes o «são
preconceito psicológico de pensares
habitualmente nos outros»[3], quer
ser o teor habitual da convivência
nos centros da Obra. E graças a Deus,
é isto que, de muitos modos, captam
diversas pessoas que os frequentam:
a atitude que leva a tornar a vida
agradável aos outros, a dedicar-lhes
tempo e escuta, embora talvez nos
urjam trabalhos pendentes, a ajudá-
los a resolver um problema, a pedir
desculpa quando é necessário, a
adiantar-se com um sorriso, a
desempenhar um encargo de outra
pessoa que está cansada ou chega
tarde... e tantas outras oportunidades
que o conviver nos apresenta dia a
dia.

No entanto, como pode suceder em
qualquer família, a vida diária
exerce por vezes um certo efeito de
erosão; e, com o tempo, podem
enraizar-se outras dinâmicas na casa
ou no nosso carácter. Sem pretender



ser exaustivo, podemos resumi-las
em quatro derivas, em que podem
aparecer às vezes modos
excessivamente centrados no
funcionamento da casa, em
detrimento das pessoas que a
habitam, ou o que podíamos
denominar “equívocos relacionais”:
conflitos que surgem de formulações
equivocadas sobre a convivência.
Evidentemente, o que a seguir se
descreve não são situações que se
deem, por assim dizer, de modo 
quimicamente puro; são antes
tendências que podem introduzir-se
paulatinamente, talvez misturadas
entre si, e que mostram como a
fraqueza humana tende a fundir-se
com o mais valioso e querido. Uma
breve reflexão sobre umas e outras
permitir-nos-á identificar «essas
raposas pequenas que devastam as
vinhas» (Ct 2, 15). Ficará assim
delineada, por contraste, a “lógica”
que Deus quer para as casas de



família, e concretamente para os
centros da Obra.

Eficaz, mas frio

As duas primeiras derivas que
podem ofuscar a verdadeira lógica
do serviço situam-se no âmbito do 
funcional. Se pensarmos em dois
termos de que S. Josemaria se servia
com frequência para caracterizar a
Obra – «família, e ao mesmo tempo,
milícia»[4] –, o risco aqui seria o de
uma certa descompensação, pela
qual a “milícia” tenderia a eclipsar a
família, dando lugar a casas eficazes,
mas com pouco calor, ou talvez com
tensões ou feridas mais ou menos
soterradas.

Uma primeira deriva neste sentido é
a que podíamos denominar lógica da 
sinergia. Esta lógica está em parte
ligada ao desenvolvimento da
sociedade nas últimas décadas, que
trouxe consigo, como reverso de
tantos serviços e possibilidades, uma



infinidade de tarefas e de frentes a
que atender: faturas, diligências
administrativas, mensagens… O
resultado é que facilmente podemos
gastar horas a correr atrás dos
acontecimentos e das gestões. E, tal
como numa família qualquer sucede
por vezes que, à base de estar
pendentes do trabalho, da casa, dos
filhos, e de tudo o que é preciso fazer
por eles, marido e mulher podem
acabar por descuidar a amizade
matrimonial (a sua intimidade, o seu
afeto mútuo…), também num centro,
e por maioria de razão quando se
atendem nele vários tipos de
trabalho apostólico, podia acontecer
que uns e outros acabassem por ter
entre si um relacionamento mais
próximo do funcional, quase
limitado às «coisas de que é preciso
ocupar-se»[5].

O centro tenderia então a funcionar
com sinergia (syn-ergon, união de
ação), mas com importantes



carências de simpatia (syn-pathos,
união de sentimento). Cada um faria
os seus encargos, as suas tarefas, o
seu plano de vida; a casa funcionaria
como um mecanismo de precisão –
cada coisa estaria no seu lugar, cada
pessoa nas suas tarefas… –, mas
faltaria a capacidade de simpatizar,
de sentir com os outros: de passar
bem com eles, sofrer com eles. S.
Josemaria advertia deste risco com
palavras fortes: «No dia em que
vivermos como estranhos ou como
indiferentes, matámos o Opus Dei»[6].
Aliás, como sucede ao simples nível
humano em qualquer organização, a
falta de simpatia entre uns e outros
acabaria por prejudicar ou bloquear
também a sinergia.

Uma segunda deriva podíamos
denominar lógica da ordem. Também
aqui existe a analogia com qualquer
casa de família, em que um ou outro
dos cônjuges dá talvez uma
importância excessiva a que as coisas



sejam «como devem ser»: o horário,
a ordem material, os encargos de uns
e de outros… Evidentemente que
todas as casas precisam de certas
diretrizes para não mergulharem no
caos, mas às vezes podem acolher-se
umas expetativas desmedidas sobre
uma família ideal, uma maneira de
fazer as coisas que se calcula que
seja a correta e que devia ser seguida
a todo o custo, até por vezes à custa
da paz familiar. E, contudo, a
experiência de tantas famílias
mostra como, quando há uma
hipertrofia de regras, e não se dá
atenção ao cuidado das relações
entre pais e filhos, se gera
espontaneamente frustração, ou
mesmo rebeldia, da parte dos filhos.
Entre outras coisas, a isso se referia
S. Paulo ao escrever: «Pais, não
irriteis os vossos filhos, para que não
caiam em desânimo» (Cl 3, 21).

Estes modos de ver e de fazer podiam
resultar igualmente problemáticos



no caso de um centro. Por um lado,
porque os que lá convivem são
adultos, cada um com a sua
liberdade e a sua responsabilidade;
por outro, porque o centro, sendo
uma iniciativa apostólica chamada a
“funcionar” e uma casa aberta a
todos, é também lar dos que o
habitam, e é necessário que estes o
possam sentir como tal, e não como
mero prolongamento da sua vida
profissional. Em relação a uma casa
de família convencional, um centro
da Obra tem a peculiaridade de que
nele, casa e trabalho coexistem em
permanência; e também que aqueles
que se ocupam dessas tarefas
apostólicas estão lá porque lhes dá
na gana. Isto, sendo a razão mais
sobrenatural[8], e, portanto, mais
radical, deve ser também princípio
de tato e de sensibilidade. «Para
sermos muito espirituais, muito
sobrenaturais – ensinava S.
Josemaria –, é preciso sermos muito
humanos, esforçar-se por ter um



sentido entranhadamente humano
da vida»[9].

À vista destes elementos, pode
entender-se como é problemático
colocar demasiada ênfase sobre
critérios, diretrizes, objetivos, etc. A
passagem do tempo acaba por pôr de
manifesto os inconvenientes desta
lógica. O mais óbvio é que quem
centra o foco exclusiva ou
principalmente no “previsto” pode
confundir a importância dos meios
com a dos fins, e acabar por limitar a
liberdade dos outros em questões
que poderiam admitir diferentes
abordagens[10]. Outro inconveniente é
que, se não se consegue harmonizar
o que se entende que “devia ser” com
a espontaneidade que deve
caracterizar a vida de uma família, o
ambiente pode tornar-se estranho e
tenso. E, por fim, o facto é que quem
se centra em ter a situação sob
controlo consegue sempre vitórias
frágeis: na sua priorização da



eficácia talvez não esteja a conseguir
verdadeiramente ganhar os corações
dos outros e ajudá-los a crescer em
liberdade[11]. Quem aspira
fundamentalmente a controlar a
situação esgota-se facilmente, e pode
cansar os outros, que podem sentir-
se pouco protagonistas da construção
daquele lar familiar.

Equívocos relacionais

Outras duas derivas que podem
introduzir-se na vida familiar podem
ser definidas como equívocos ou
“curto-circuitos” relacionais. Tal
como as anteriores, têm as suas
analogias na vida de algumas
famílias e caracterizam-se por causar
uma certa insatisfação de fundo
naqueles que se veem bloqueados
por estes equívocos. Uma
personagem das parábolas do Senhor
personifica este tipo de situações. É o
filho mais velho que atira à cara do
pai uma série de agravos na



comparação com o irmão, e que
acaba por precisar de ouvir estas
palavras: «Filho, tu estás sempre
comigo, e tudo o que é meu é teu» (Lc
15, 31).

A primeira destas derivas podia
designar-se por lógica do mérito. É a
de quem externamente pode estar
cheio de atenções com uns e outros, e
de uma grande capacidade de
sacrifício para se ocupar de tarefas
da casa e dos que nela habitam; mas
atua, em geral de modo inconsciente,
na expetativa de que ganhará o afeto
dos outros como contrapartida aos
seus esforços. Esta lógica, que se
aplica razoavelmente a muitos
âmbitos da vida, não funciona numa
família, porque não corresponde à
realidade. Aqui estamos no terreno
da gratuidade: somos família, e tem
pouco sentido querer juntar méritos
para que nos queiram bem.



Claro que quem sente a família como
própria desvive-se por ela; mas sem
exigir contrapartidas afetivas, tal
como não as exige um pai ou uma
mãe para amar os filhos (pelo
contrário, e contra toda a previsão,
encontram a sua felicidade neste
desvelo). É certo que por vezes
podemos sentir a falta de uma certa
consideração pelos nossos esforços;
mas, se habitualmente pensamos em
que nos devem corresponder pelo
que fazemos, o nosso olhar pode
tornar-se autorreferencial: como o
do filho mais velho da parábola, que
vive na casa do pai, mas não a sente
realmente como sua. Este filho
conjuga só as pessoas no singular –
eu, tu, ele –, a partir da censura e do
agravo por comparação. E esquece-se
do nós, que é o terreno a que o pai o
queria atrair. Com o tempo, a sua
lógica deixa transparecer uma
profunda insatisfação; compara e
vigia a liberdade dos outros (a do pai,
a do irmão), aos quais julga, porque



dão ou porque recebem aquilo que,
segundo a sua maneira de ver, não
devem (cf. Lc 15, 29-32). Deste modo,
o que aparece aos seus olhos como
uma reivindicação justa, na
realidade é zelo amargo, orgulho
ferido.

Há, por último, uma deriva que
podíamos denominar lógica do 
sentimento, em que o critério de
valorização da vida em família se
centraria nas próprias sensações:
como me faz sentir a vida em
família? Sinto-me bem? Sem dúvida
que estas são perguntas a que
convém prestar atenção; uns e outros
deviam estar tão atentos a detetar o
que melhora o ambiente da casa
como o que podia estar a gerar mal-
estar. No entanto, mesmo que o bem-
estar emocional seja um indicador
importante, não pode converter-se
no critério principal, na motivação
fundamental para colaborar na
construção do lar.



Se esta lógica se instalasse numa
pessoa, tornar-se-iam indispensáveis
as boas sensações para se esforçar
por cuidar da família. E, no entanto,
há alturas em que a família está a
precisar de que ponhamos de lado as
nossas preferências. Como nos
recordou com frequência o Padre,
«Podemos fazer com alegria – e não
de má vontade – o que custa, o que
não agrada, se o fazemos por e com
amor e, portanto, livremente»[12].
Alguém podia não conseguir
sobrepor-se a essa dificuldade
porque, enquanto sente que “tem
direito” a receber afeto, e o exige
como um amor incondicional, não se
questiona sobre o seu próprio
contributo. É o que sucede ao irmão
mais velho da parábola, que não
considera se o pai necessita, da sua
parte, algum “extra”: só pensa na
festa que não pôde ter (cf. Lc 15, 29).

Centrar-se demasiado em exigir o
afeto tende a gerar a aceção de



pessoas: perante a amizade sincera e
aberta que é própria da relação
fraterna[13], instala-se então a
dinâmica das amizades
particulares[14] que, pelo que têm de
exclusivas e excludentes, são
caricaturas da amizade fraterna;
assim, na casa haveria “os amigos” e
“os outros”. Naturalmente, uma
atitude deste tipo prejudicaria o
ambiente de família, mas também a
própria pessoa interessada, que
podia acabar facilmente
amargurada, sem recursos afetivos.
O dom do celibato, orientado como
está a gerar uma grande «capacidade
de amar todas as pessoas»[15], ver-se-
ia assim tristemente minimizado.

A lógica do serviço é a lógica do
dom

As derivas esboçadas têm em comum
conter implícito um até aqui, uma
delimitação dos esforços e da
entrega. Por vezes (e isto sucede em



qualquer setor da sociedade), por
trás de certas crises ou quebras
físicas e psíquicas, pode esconder-se
uma lógica de pensamento e de
comportamento que se focou numa
fria pretensão de eficácia, de
controlo, de ganhar méritos ou de
esperar afeto; ou numa mistura de
vários destes elementos, entre outras
possibilidades[16].

Este tipo de crises, com que a própria
vida quer devolver-nos à realidade,
podem ser ocasião de purificação e
de retificação: ocasião para se dar
conta de que se tinha perdido, ou não
se tinha chegado a encontrar, o
enfoque correto. No entanto, se não
se encaram, podem derivar para
uma ânsia de evasão, para uma
necessidade de eventos
extraordinários que supram a
frustração; embora, no fim de contas,
a não apaguem, por não abordarem
o problema na sua raiz. Sucede
talvez então que a parte mais



celebrativa da vida de família
(precisamente tantos momentos que
saem da rotina) não são
suficientemente desfrutados: nunca
parece haver um retorno
suficientemente satisfatório. E
enquanto uma pessoa podia viver
feliz e agradecida com o que tem,
vive a suspirar pelo que não tem.

Perante estas derivas, que reduzem a
vida e a vocação, situa-se o
«grandioso jogo de Deus com a
humanidade, que é a Redenção»[17]. A
lógica do serviço leva-nos a dar, não
por querermos receber, mas sim
porque «conhecemos o amor que
Deus nos tem, pois cremos nele» (1Jo
4, 16). No centro da nossa vida está
Deus, que nos ama e nos enche de
graça para nos darmos
generosamente: «Recebestes de
graça, dai de graça» (Mt 10, 8). Assim,
uma pessoa já não constrói o seu lar
a partir do cálculo. A lógica do
serviço vai-a levando rumo à



simplicidade do pai ou da mãe, que
não precisam de fazer propósitos
nem de acumular atos de serviço[18]:
dão-se pura e simplesmente,
prestam-se a ser um silhar discreto[19]

para que as paredes sejam mais
robustas e o calor de lar se mantenha
melhor. E, contemplando a beleza do
lar que estão a construir, enchem-se
de alegria e de agradecimento.

É esta a lógica filial de Jesus, o Filho
que pode dizer verdadeiramente ao
Pai: «Tudo o que é meu é teu e o que
é teu é meu» (Jo 17, 10). Aqui, a
melhor recompensa é o amor de
Deus, que sempre nos precede: em
cada momento, Ele está a amar-nos
primeiro (cf. 1Jo 4, 10). E o coração
vai cheio desse amor quando está
com os outros. Um amor «sem
descanso e sem cansaço»[20], porque o
que realmente cansa é «dar voltas
em redor do próprio eu»[21]. Servir,
pelo contrário, viver efetivamente



para os outros, pode por vezes
custar; mas, no fundo, não cansa.

Nuances diferentes, de acordo com
os lugares e as pessoas

«Se o Senhor não edificar a casa, em
vão trabalham os construtores. Se o
Senhor não guardar a cidade, em vão
vigiam as sentinelas» (Sl 126 [127], 1).
Estas palavras da Escritura adquirem
um brilho especial ao pensar na
presença real do Senhor nos
oratórios dos centros da Obra: Ele
constrói a casa; Ele guarda a cidade,
se O deixarmos. «Se o centro dos teus
pensamentos e esperanças está no
Sacrário – escreve S. Josemaria – que
abundantes os frutos de santidade e
de apostolado!»[22]. E é assim: quando
alguém vive, a partir de Deus, para
os outros, torna-se um facilitador,
inspirador e dinamizador da
santidade, que é o fundamento mais
firme de um lar de família.



A forma de manifestar esta dinâmica
do serviço – «o “são preconceito
psicológico” de pensares
habitualmente nos outros»[23] – será
diferente em função das pessoas.
Cada centro deve ser um mosaico
único, formado pelos talentos que
cada um coloca ao serviço do calor
de família. A expetativa do que
significa a casa para cada um é
diferente e, por isso, é importante
não se reger por uma simples
listagem de critérios de aplicação.

Cada centro acabará por dar um
toque peculiar à maneira de celebrar
as festas, de se ajudarem uns e outros
na manutenção material da casa, ou
no impulso de projetos apostólicos,
ou na relação com as famílias. Há
sempre algo de comum: o carinho, o
sentido de humor, o sentido
sobrenatural, as reuniões de família,
as notícias do Padre e da família da
Obra, a sobriedade alegre e a
serenidade sobrenatural que permite



um descanso reparador. Um mesmo
espírito em toda a parte, com uma
concretização viva em cada lugar.
Por isto, sentimo-nos sempre em casa
quando vamos a outra região ou a
outro centro; porque sentimos a
unidade e a diversidade – a riqueza –
da Obra.

A lógica do serviço não poupa aos
próprios defeitos, nem os alheios; e
também não que uma pessoa se
possa achar com mais ou menos
gosto com quem vive com ela; ou que
a casa e as atividades estejam melhor
ou pior organizadas; ou à
necessidade de nos esforçarmos por
compreender quem nos rodeia[24]; ou
de pedir perdão ou de perdoar, se for
caso disso[25]. Mas (e é isso que é
decisivo) esta lógica permite
encontrar sempre recursos para
avançar e para aproximar-se mais de
Deus.



Quando se constrói a família à base
de serviço, tudo ganha vida: nas
alturas de tertúlia ou de refeição,
está-se com mais atenção para fazer
conversa, de modo a que os outros
descansem; a correção fraterna reza-
se e pensa-se, partindo de um grande
carinho pela outra pessoa, e não pelo
aborrecimento que nos possam
causar as suas limitações; e
conseguem passar-se por alto tantas
coisas sem irritação: sorrindo e com
um encolher de ombros[26]. O
autêntico serviço, embora requeira o
esforço de sair do nosso pequeno
egoísmo, é um win-win; é sempre
soma nas duas direções: na de quem
serve e na de quem é servido. E de
tão natural, até dá um certo
constrangimento denominá-lo,
chamar-lhe “serviço”. É,
simplesmente, amor fraterno.

O papel insubstituível de cada um
na construção da família



Na sua carta sobre as modalidades
da vocação para a Obra, o Padre
recordou a influência decisiva das
administrações na criação do
ambiente de família dos centros:
«com o vosso trabalho cuidais e
servis a vida na Obra, pondo a pessoa
singular como o foco e a prioridade
do vosso trabalho. Esta é uma
expressão muito concreta de que a
Obra é família, uma família
verdadeira, e não em sentido
metafórico»[27]. Trata-se de um
trabalho performativo, no sentido em
que cria um ambiente propício e
propõe um referente em que pode
olhar-se para o contributo de cada
um para o ambiente de família.
Contudo, para encarnar, para se
fazer vida, essa base necessita do
papel insubstituível de todos na casa.

Para os membros do conselho local
de um centro, a tarefa de serviço que
Deus lhes confia através da Obra
consiste sobretudo em velar para que



cada pessoa conte com a necessária
formação e acompanhamento
espiritual, além de um adequado
bem-estar material. S. Josemaria
sintetizava-o a: «com solicitude
paterna e materna, cuidai das almas
e dos corpos dos que vos estão
confiados»[28]. Esta tarefa requer da
sua parte responsabilidade, mas
também grandes doses de paciência
e de abandono em Deus. Assim,
nasce a necessidade de compreender
o modo de ser de cada um e os seus
pontos fortes, sobre os quais se
apoiarão para os ajudar a crescer, a
cada um e ao centro no seu conjunto;
veem com maior clareza que o
verdadeiramente importante é que
todos se aproximem mais de Deus, e
não tanto que as coisas aconteçam de
um determinado modo; e estão
dispostos a pedir perdão, porque isso
não só não os desautoriza, mas
aproxima-os dos outros. Ao formular
nestes termos a organização do
centro, o ambiente não deixa de ter a



exigência que toda a busca da
santidade pressupõe, mas ganha na
alegria e serenidade que tornam essa
busca autêntica[29]. Todo o centro se
pode sentir então identificado com a
razão de ser desse lar: todos à uma,
com os fins comuns e os particulares
de cada um.

O sacerdote, por seu lado, pode ser
com frequência um interlocutor que
escuta e dá serenidade, e que ajuda a
olhar com perspetiva e, ao mesmo
tempo, com acuidade os diferentes
aspetos da convivência diária. «Nós,
sacerdotes, escrevia S. Josemaria,
temos de ter o mesmo espírito que os
outros, mas especialmente espírito
de compreensão, de caridade, de
conviver com toda a gente, de não
nos escandalizarmos, de levantar, de
ajudar, como uma mãe»[30]. Com
maior motivo ainda que os outros,
pois, o sacerdote deve ser
instrumento de unidade e de
esperança, «sem timidez nem



complexos que são ordinariamente
demonstração de imaturidade
humana, e sem prepotências clericais
que denotariam pouco sentido
sobrenatural»[31]. Se para os diretores
um risco pode ser a lógica da
exigência, para o sacerdote pode sê-
lo a do mérito: ele está sempre ao
serviço do resto de uma maneira
palpável, diferenciada e
insubstituível; e poderia, sem se dar
conta, gerar uma certa mentalidade
de vítima, se lhe parecesse que os
seus esforços não são valorizados. D.
Álvaro ia assim ao encontro desta
mentalidade: «Se desejais conhecer
deveras em que se nota a alma
sacerdotal, resumi-lo-ei com o nosso
Padre: em não dizer nunca já chega.
Não responder nunca “já chega” ao
amor, não nos deter perante o
sacrifício, como Cristo»[32].

«É normal que em muitas famílias
convivam pessoas de diferentes
gerações (avós, pais, filhos) e



diferentes caracteres (…). Embora
seja verdade que tudo isto possa por
vezes levar a uma deterioração da
unidade familiar, também é verdade
que, com muita frequência, estas e
outras dificuldades podem unir mais
as famílias, quando há amor
verdadeiro»[33]. Daí que todos os que
vivem num mesmo centro, desde o
veterano até ao último a chegar,
tenham a missão de construir o lar,
com os talentos que Deus lhes deu, e
com o seu próprio modo de ser; de
modo que a casa seja, para cada um,
um lugar de intimidade, de amor
incondicional e de descanso sereno.
Todos têm um lugar insubstituível
nessa tarefa, porque cada um sabe
melhor que ninguém que talentos
Deus lhe deu, para os pôr ao serviço
de todos, com iniciativa e com
generosidade. A fraternidade que se
vive em cada um dos nossos centros
será assim também um remanso de
paz e um foco de inspiração para a
vida dos agregados e



supranumerários, e de todas as
pessoas que se aproximarem do
calor da Obra.

Por último, mas não menos
importante, os doentes têm um papel
especial, não só porque «para uma
alma enamorada, as crianças e os
doentes são Ele»[34], mas também
porque são o desafio mais direto e
prático às derivas negativas que
víamos antes. Deixando-se cuidar,
contribuindo com o que podem
contribuir no seu estado, e sem ceder
à lógica de quem não se sente
suficientemente querido, podem ser
um polo de coesão do centro, que
unirá propósitos no serviço dos que
mais o necessitam.

A vida de família do centro,
construída sobre estas bases, irradia
em seu redor o amor de Deus e abre,
pouco a pouco aos que o habitam e
aos que o frequentam, as portas da
casa que Ele preparou para os que O



amam. «Se vos quiserdes bem – dizia
S. Josemaria –, cada uma das nossas
casas será o lar que eu vi, o que eu
quero que haja em cada um dos
nossos recantos. E cada um dos
vossos irmãos terá uns desejos santos
de chegar a casa, depois do dia de
trabalho; e terá depois vontade de
sair para a rua (…), para esta guerra
de paz»[35].

[1] cf. Fl 2,7; Mt 20, 28.

[2] S. Josemaria, Carta, 14/02/1974, n.
2.

[3] S. Josemaria, Forja, n. 861.

[4] «O Opus Dei é, certamente,
família e, ao mesmo tempo, milícia.
Família unida por um carinho alegre
e amável; milícia, aptíssima para a
luta espiritual» (De Spiritu, n. 64).



[5] Pode acrescentar-se a isto outro
traço cultural do presente: a
tendência a viver o tempo livre de
maneira individualista, de modo que
tudo o que não é trabalho tende a
girar em torno dos meus interesses,
dos meus gostos, das minhas
atividades, da minha vida social, etc.
Naturalmente, uma atitude deste tipo
comprometeria de modo significativo
o calor de família.

[6] citado em Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 16/02/2023, n. 9.

[8] cf. S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 17.

[9] S. Josemaria, Carta 27, n. 34,
citado em E. Burkhart - J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, Rialp, Madrid 2013,
vol. III, p. 600.

[10] cf. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 09/01/2018, n. 8.



[11] «A formação, ao longo de toda a
vida, sem negligenciar a sua
necessária exigência, tende em larga
medida a abrir horizontes. Mas se,
pelo contrário, nos limitássemos a
exigir e a ser exigidos, poderíamos
acabar por ver apenas o que não
conseguimos fazer, os nossos defeitos
e limitações, esquecendo o mais
importante: o amor de Deus por
nós» (Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 09/01/2018, n. 11).

[12] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 6.

[13] cf. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 01/01/2019, n. 14-17.

[14] A noção de amizade particular
tem uma história longa e complexa
na tradição cristã. Mencionada pela
primeira vez nos escritos de S.
Basílio de Cesareia, encontrará
desenvolvimento especial no
Ocidente a partir da Imitação de
Cristo e das obras de Sta. Teresa de



Ávila e de S. Francisco de Sales.
Sobre a compreensão desta noção em
S. Josemaria, cf. Camino, edición
histórico-crítica, n. 366.

[15] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 22.

[16] Ao mesmo tempo, escreve S.
Josemaria, «cometeriam um grave
erro os Diretores que permitissem
que um filho meu, sem verdadeira
necessidade, se encontrasse numas
circunstâncias que exigissem dele
uma heroicidade contínua, por
esquecerem que essas situações
devem ser transitórias e que se
devem procurar os meios pertinentes
para que cessem quanto
antes» (Carta 27, n. 38).

[17] S. Josemaria, Carta, 14/02/1974,
n. 2.

[18] «Quando há amor, atrevo-me a
afirmar que nem sequer é preciso
fazer propósitos. A minha mãe nunca



fez propósitos de me querer bem, e
basta ver que atenções tinha
comigo!» (S. Josemaria, notas de uma
reunião familiar, citado em Salvador
Bernal, Monseñor Josemaría Escrivá
de Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei; Rialp, Madrid
1980, 6ª ed., p. 37).

[19] cf. S. Josemaria,
“Sillares” (27/07/1937) em Crecer para
adentro, 233-239 (AGP, biblioteca,
P12).

[20] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[21] «O que realmente cansa, meus
filhos, é a soberba, o dar voltas em
redor do próprio eu. E, além de
afligir, impede a alma de se sentir
perto de Deus» (Bto. Álvaro del
Portillo, em Crónica, 9-1989, p. 1141;
AGP, Biblioteca P01).

[22] S. Josemaria, Forja, n. 835.



[23] Ibid., n. 861.

[24] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 3-6.

[25] Ibid., n. 7-8.

[26] «S. José é maravilloso! É o santo
da humildade rendida…, do sorriso
permanente e do encolher de
ombros» (S. Josemaría, citado em
Andrés Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá (III), Verbo, Lisboa 2004, p.
572, nota 170).

[27] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 15.

[28] S. Josemaria, Carta 27, n. 39.

[29] «“Sois todos tão alegres que a
gente nem o espera!”, ouvi comentar.
Vem de longe o empenho diabólico
dos inimigos de Cristo, que não se
cansam de murmurar que as pessoas
entregues a Deus são "bisonhas". E,
infelizmente, alguns dos que querem



ser "bons" servem-lhes de
argumento, com as suas "virtudes
tristes"… Damos-Te graças, Senhor,
porque quiseste contar com as
nossas vidas, ditosamente alegres,
para apagar essa falsa caricatura.
Também Te peço que nunca nos
esqueçamos disso» (S. Josemaria, 
Sulco, n. 58).

[30] S. Josemaria, notas de uma
reunião, 19/03/1961, em Crónica
II-1993, p. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

[31] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 4.

[32] Bto. Álvaro del Portillo, Cartas de
Familia, n. 377 (AGP, Biblioteca, P17).

[33] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 14.

[34] S. Josemaria, Caminho, n. 419.

[35] S. Josemaria, Crónica VII-1956, p.
7 (AGP, Biblioteca P01).



Carlos Ayxelá

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-
centro-uma-casa-de-familia-2/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-centro-uma-casa-de-familia-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-centro-uma-casa-de-familia-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fazer-do-centro-uma-casa-de-familia-2/

	Fazer do centro uma casa de família (2)

