
opusdei.org

Exemplos de fé (III):
David

Texto para meditar sobre a
virtude da fé, com base na vida
do rei David. O monarca
sempre soube confiar em Deus,
e voltar, mesmo depois de se ter
afastado d’Ele.

15/09/2014

O rei David ocupa um lugar
relevante na Sagrada Escritura. À sua
vida são dedicadas mais páginas do
que a qualquer outro personagem do
Antigo Testamento, exceto Moisés.
Ele “é por excelência o rei "segundo o



coração de Deus", o pastor que ora
pelo seu povo e em seu nome, aquele
cuja submissão à vontade de Deus,
cujo louvor e arrependimento serão
o modelo da oração do povo”[1].
Depois de termos considerado o
papel da fé na vida de Moisés e a
profunda relação existente entre a
sua confiança em Deus e o assumir
com radicalidade a própria vocação,
o exemplo de David pode servir-nos
para apreciar, entre outros aspetos,
como a vida de fé traz consigo uma
atitude ativa de confiança e
abandono nas mãos de Deus, um
empenho por buscar, sem
desânimos, a correspondência total
aos desígnios divinos, um esforço por
recomeçar a luta espiritual sem se
deixar abater, uma e outra vez, com
novo vigor, depois de uma queda no
pecado; sem confundir tudo isso com
um vago sentimento de presunção no
próprio valor pessoal ou de
confiança superficial na misericórdia
divina.



Nas mãos de Deus

Os livros de Samuel e Primeiro dos
Reis[2] descrevem com grande
realismo a história de David: uma
vida cheia de altos e baixos, em que o
autor sagrado enfatiza o facto de que
Deus sempre o atende e que o filho
de Jessé se coloca sempre
confiantemente nas mãos de Deus,
recorrendo a Ele, especialmente nos
momentos de maior perigo. David
abandona-se completamente nas
mãos do Senhor, com “a certeza de
que, por mais duras que sejam as
provas, difíceis os problemas e
pesado o sofrimento, nunca cairemos
das mãos de Deus, essas mãos que
nos criaram, nos sustentam e nos
acompanham no caminho da vida,
porque as guia um amor infinito e
fiel”[3]. Junto a isto, chama a atenção
a maneira como em David se vão
cumprindo os desígnios divinos. É
ungido rei pelo profeta Samuel,
porque o Senhor o escolheu, apesar



de que no momento histórico da sua
chamada era considerado o de
menor valor entre os seus irmãos,
pois o olhar de Deus não é como o do
homem. O homem vê a aparência, o
Senhor vê o coração[4]. A unção,
certamente, não concedeu por si só o
trono a David: devia lutar – pondo
sempre a sua confiança em Deus –
contra a oposição de Saul e suportar
muitas contradições em todos os
lugares antes de ser aclamado e
ungido, primeiro como rei de Judá
pela sua tribo e, sete anos mais tarde,
como rei de todo o Israel[5],
superando a resistência dos
partidários de Jisvi, filho de Saul.
Afirma então o texto bíblico que
David percebeu que o Senhor o
confirmava como rei de Israel e
exaltava a sua realeza, por causa do
seu povo Israel[6].

Se num primeiro momento, portanto,
parecia que David chegava ao trono
e estabelecia o seu reino por meio da



sua valentia e astúcia, na realidade,
na sua história vemos cumprir-se
que a atitude do homem de fé é olhar
para a vida, em todas as suas
dimensões, sob uma perspetiva nova:
a que Deus nos dá [7]. A Sagrada
Escritura permite-nos apreciar, além
disso, que Deus conta com as
iniciativas e esforços do homem para
realizar os Seus projetos... O que
teria acontecido se David, homem de
fé, tivesse pensado que para receber
o que Deus havia prometido bastava
deixar o tempo passar, ou,
simplesmente, esperar que o povo
fosse aclamá-lo?

Há muitos momentos na história de
David em que podemos contemplar o
exemplo da sua fé ativa, que o move
a fazer o que deve e confiar em que
Deus está ao seu lado assegurando o
seu êxito. Um caso bem conhecido é
o seu combate contra Golias, aquele
gigante do exército filisteu de uns
três metros de altura e bem treinado



para a guerra. O texto bíblico detém-
se a descrever a corpulência e a
armadura do filisteu e como era
desproporcionado que David, até
então um pastor de gado,
inexperiente na guerra, cuja única
arma era a sua funda, o enfrentasse.
Porém, na verdade, o maior
contraste estava na atitude que
movia os dois combatentes: a
soberba do filisteu, “que desafia o
exército do Deus vivo”[8], choca
perante a fé de David, que sai para o
combate “em nome do Senhor dos
exércitos”[9] convencido de que “o
Senhor, que me salvou das garras do
leão e do urso, salvar-me-á também
das mãos desse filisteu”[10].

É essa fé que também move David a
preparar-se da melhor forma
possível para o combate: escolhe
como arma a funda, cujo poder
conhece bem, e seleciona
cuidadosamente as pedras que vai
lançar. Os meios são



desproporcionados perante o
equipamento do inimigo, porém com
eles conseguirá a vitória. Cumprem-
se aqui, cabalmente, essas palavras
de S. Josemaria: Serve o teu Deus
com retidão, sê-Lhe fiel... e não te
preocupes com mais nada. Porque
é uma grande verdade que, “se
procuras o reino de Deus e a Sua
justiça, Ele te dará o resto – o
material, os meios – por
acréscimo”[11]. Por outro lado, a fé
e confiança de David no Senhor
levam-no a explorar toda a sua
perícia. É uma lição que deixa ao
cristão que deve levar avante as
obras que Deus põe nas suas mãos: 
Aquele que vive sinceramente a fé,
sabe que os bens temporais são
meios, e emprega-os com
generosidade, de modo
heroico[12].

David atua colocando todos os meios
ao seu alcance e abandona nas mãos
de Deus os resultados da sua ação. A



sua fé no Senhor faz com que não
perca o ânimo, inclusive quando as
circunstâncias adquirem tons
dramáticos: Diferentes textos das
Escrituras, nas suas múltiplas
alusões, confirmam-nos que inter
médium montium pertransíbunt
aquæ (Sl 103/104, 10). Essa certeza
contrapõe-se até ao menor sinal de
desalento, ainda que os obstáculos
possam atingir grandes alturas; e este
é o caminho oportuno para que
cheguemos ao Céu, certos de que as
águas divinas purificam e também
impulsionam todas as nossas
limitações para chegar a estar com
Deus [13].

A humildade de saber voltar a
Deus

Ao mesmo tempo, a vida de David
reflete outro aspeto importante desse
saber-se nas mãos de Deus. A
narração bíblica expõe com detalhes
alguns graves pecados de David dos



quais, pela sua fé e confiança em
Deus, conseguiu purificar-se
alcançando o perdão divino. Nesse
sentido, talvez o episódio mais
conhecido seja o seu gravíssimo
pecado de adultério com Betsabé
seguido do assassinato de Urias, seu
legítimo esposo[14]. Um pecado que
é fruto de uma vontade fraca, que
terminou distorcendo e
obscurecendo todo um amplo
horizonte de graças divinas
recebidas.

O segundo livro de Samuel conta que
estando para começar a guerra
contra os amonitas, David enviou o
seu exército para o combate. Ele, no
entanto, permaneceu em Jerusalém.
O texto bíblico descreve
gradualmente as circunstâncias que
conduziram à queda mortal de
David: abandona o seu dever de
dirigir o exército, como era então
costume habitual entre os reis,
preferindo ficar confortavelmente na



cidade; passa o dia ocioso,
levantando-se ao entardecer e
passeando tranquilamente pelo
terraço; deixa a vista vagar de um
modo indiscreto e imprudente; aceita
a tentação; envia mensageiros para
informar-se da possibilidade de
atuar de acordo com o seu desejo; e
finalmente comete o gravíssimo
pecado de adultério. A tudo isto se
seguiu um pecado talvez ainda
maior: planear meticulosamente a
morte do legítimo esposo de Betsabé,
Urias o hitita, um dos seus oficiais
mais leais, valente e generoso,
enumerado entre o grupo dos
grandes heróis do reino davídico em 
2 Sam 23, 39.

O relato mostra,
paradigmaticamente, a
impressionante capacidade do
coração humano de fazer o mal,
apesar das boas disposições
previamente existentes e da
abundância de dons divinos



recebidos. David age de uma forma
sem precedentes se considerarmos a
fé que tinha mostrado no passado;
porém deixou que a inveja e a
sensualidade corrompessem a sua
vontade. O ensinamento que o texto
sagrado oferece é evidente: quando a
procura do bem e do progresso na
amizade com Deus é negligenciada, a
vontade tende a distorcer-se até
obscurecer totalmente a inteligência,
levando o homem a cometer os
crimes mais ardilosos. Todos os
cristãos podem cair neste perigo; por
isso S. Josemaria deixou escrito: Não
te assustes nem desanimes ao
descobrir que tens erros..., e que
erros! Luta por arrancá-los. E,
desde que lutes, convence-te de que
é bom que sintas todas essas
fraquezas, porque, de outro modo,
serias um soberbo: e a soberba
afasta de Deus. [15].

O profeta Natã será o meio usado por
Deus para tirar o rei da sua triste



situação. Natã utilizará uma
parábola de inusitada beleza, uma
das primeiras que encontramos na
Bíblia, apresentando-a como um
facto real. O profeta expõe o caso de
um homem rico que tinha ovelhas e
bois em abundância, mas que, para
acolher um hóspede, não querendo
fazer uso dos seus bens, tira de um
homem pobre da cidade a única
coisa que tinha e amava, uma
ovelhinha que era para ele como
uma filha[16]. Perante a indignação
de David, Natã mostrará ao rei que
ele era esse homem rico, que havia
abusado da confiança de Urias e o
havia despojado do seu maior bem.
David não pode deixar de reconhecer
o seu grave pecado e a enorme
injustiça que tinha cometido: Pequei
contra o Senhor[17]. Deve-se
acrescentar algo particularmente
notável na recriminação de Natã: a
nobre delicadeza, que não desfoca a
clareza com que o profeta fez o rei
compreender o mal gravíssimo que



tinha cometido, levando-o assim a
uma verdadeira e sentida
compunção.

Com as suas palavras, Natã consegue
despertar a consciência e a fé de
David, e anima-o a procurar o perdão
divino, que lhe é dado ao confessar o
seu pecado diante do Senhor. Foi o
início de uma nova vida, que levou o
rei a aproximar-se ainda mais do
Deus de Israel. Temos um exemplo
vivo de como no caminho para a
santidade, é importante lutar para
não cair, mas é ainda mais
importante não ficar caído no
chão[18]. Segundo uma antiga
tradição, a dor manifestada por
David diante da consciência do seu
pecado ficou registada no Salmo 50,
conhecido como o salmo Miserere.
Nesta oração, por um lado, o salmista
reconhece com verdadeira dor o mal
cometido, confessa o seu pecado, que
significa uma ofensa a Deus e dirige-
se a Ele pedindo-lhe que, pela Sua



bondade e misericórdia, o
purifique[19]; por outro lado, mostra
a sua confiança plena na
misericórdia divina, pois reconhece
que a graça de Deus é mais forte do
que a sua miséria[20], e faz um
propósito firme e decidido:
compromete-se, como manifestação
do seu arrependimento sincero, a
mudar de vida e a mostrar aos
homens os caminhos de Deus para
que se convertam[21].

O Salmo reflete bem qual devia ser a
disposição interior de David quando
percebeu claramente a gravidade do
seu pecado. Não pensou que
estivesse perdido, não deixou que a
sua queda o mantivesse afastado de
Deus, mas levou-o a procurar a
misericórdia divina, sabendo que era
muito maior do que o seu pecado,
por mais terrível que fosse. Um
exemplo que a Escritura faculta às
nossas vidas, à nossa mesquinhez e
debilidade, que a soberba se



empenha em tornar grande. Neste
torneio de amor não devem
entristecer-nos as quedas, nem
sequer as quedas graves, se
recorremos a Deus no Sacramento
da Penitência, com dor e com um
bom propósito. O cristão não é um
maníaco colecionador de folhas
imaculadas de bons serviços [22].
Tantas vezes somos nós mesmos, por
assim dizer, que não estamos
dispostos a nos perdoar, porque
gostaríamos de não falhar, ser
perfeitos, irrepreensíveis.

O Senhor ama-nos como somos. “Ele
sempre nos espera, ama-nos,
perdoou-nos com o Seu sangue e
perdoa-nos cada vez que nos
dirigimos a Ele para pedir o
perdão”[23]. Ele é nosso Pai, que nos
conhece melhor do que nós mesmos
e responde à nossa debilidade com a
Sua infinita paciência; de facto, o
caminho para a santidade “é uma
espécie de diálogo entre a nossa



fraqueza e a paciência de Deus – um
diálogo, que, se entrarmos nele, nos
dá esperança”[24]. Deus não quer
que condescendamos com as nossas
faltas: deseja e ajuda-nos para que
caminhemos pelos caminhos da vida
interior com elegância, com
desenvoltura, sem termos medo de
cair porque sabemos que estamos
nas Suas mãos, prontas a perdoar-
nos e a abençoar-nos; porque
sabemos que, se cairmos, com a Sua
graça que nunca nos faltará podemos
voltar a levantar-nos e a caminhar
melhor que antes. Por isso, “a
paciência de Deus deve encontrar em
nós a coragem de regressar a Ele,
qualquer que seja o erro, qualquer
que seja o pecado na nossa vida”[25].

De tudo isso nos dá exemplo David,
que sabe oferecer ao Senhor o que
Ele mais deseja: um coração
contrito[26], amante,
completamente dirigido a Ele, com a
confiança posta n’Ele. Todos



podemos dirigir-nos a esse rei bíblico
que, com todas as suas debilidades,
soube ser “um orante apaixonado,
um homem que sabia o que quer
dizer suplicar e louvar”[27].

A. Aranda e Miguel Ángel Tabet

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
2579.

[2] Cfr. particularmente de 1 Sm 16 a 
1 Re 2, 12. Cfr. também 1 Cr 10-29 e 
Sir 7, 1-11.

[3] Bento XVI, Audiência Geral, 15-
II-2012.

[4] 1 Sm 16, 7.

[5] Cf 2 Sm 2, 4; 5, 3.

[6] 2 Sm 5, 12.



[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
46.

[8] 1 Sm 17, 26. 36.

[9] 1 Sm 17, 45.

[10] 1 Sm 17, 37.

[11] S. Josemaria Caminho, n. 472.

[12] S. Josemaria Forja, 525.

[13] D. Javier Echevarría, Carta
Pastoral sobre o "Ano da Fé", 29-
IX-2012, n. 6.

[14] Cf. 2 Sm 11.

[15] S. Josemaria, Forja, 181.

[16] Cf. 2 Sm 12, 1-14.

[17] 2 Sm 12, 13.

[18] Cf. Francisco, O nome de Deus é
misericórdia, Planeta, 2016.

[19] Cf. Sal 50, 3-9.



[20] Cf. Sal 51 (50): 9-14.

[21] Cf. Sal 51 (50), 15-18.

[22] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
75.

[23] Francisco, Regina coeli. Praça de
S. Pedro.Domingo da Divina
Misericórdia, 7 de abril de 2013

[24] Francisco, Homilia na Basílica de
São João de Latrão. II Domingo de
Páscoa ou Divina Misericórdia, 7 de
abril de 2013. Tomada de posse da
cátedra do Bispo de Roma.

[25] Ibid.

[26] Sal 51 (50), 19.

[27] Bento XVI, Audiência Geral,
Praça de S. Pedro, 22 de junho de
2011.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/exemplos-de-
fe-david/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/exemplos-de-fe-david/
https://opusdei.org/pt-pt/article/exemplos-de-fe-david/
https://opusdei.org/pt-pt/article/exemplos-de-fe-david/

	Exemplos de fé (III): David

